

# ทางบริสุทธิ์

## พระมงคลเทพมุนี (สด จนุทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ

คณะศิษย์วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม พิมพ์แจกเป็นธรรมทาน

ห้ามจำหน่าย

### ทางบริสุทธิ์

#### พระมงคลเทพมูนี (สด จนุทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ

พิมพ์ครั้งที่ ๑ : ตุลาคม ๒๕๕๗

**จำนวนพิมพ์** : ๕,๐๐๐ เลิ่ม

จัดพิมพ์โดย : คณะศิษย์วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม

อำเภอดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี

**ที่ปรึกษา** : พระมหาอธิโชค สุโชโต ป.ธ.๙

**บรรณาธิการ** : ภาสกร ฌาณทองพรรณ

จัดทำรูปเล่ม : ภัคกร เมืองนิล

พิมพ์ที่ : เมืองราชการพิมพ์ อำเภอเมือง จังหวัดราชบุรี

ไทร. ๐๓๒-๓๒๓-๗๗๗,๐๘๕-๑๙๓-๗๒๗๙

#### ข้อมูลทางบรรณานุกรมของสำนักหอสมุดแห่งชาติ

พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ

ทางบริสุทธิ์.--ราชบุรี : คณะศิษย์วัดหลวงพ่อสดธรรม

กายาราม. ๒๕๕๗.

๑๓๖ หน้า

๑. ธรรมเทศนา. I. ชื่อเรื่อง.

ഇയ്യ്.നഠ്

ISBN: 978-616-361-691-3

#### คำนำ

#### → \= D+ X+C \ →

หนังสือ ทางบริสุทธิ์ โดย พระเดชพระคุณ พระมงคล เทพมุนี (สด จนุทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ นี้ เป็นหนังสือ ที่คณะศิษย์วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม นำโดย คุณภาสกร ณาณทองพรรณ ได้มีจิตศรัทธาจัดพิมพ์เพื่อแจกเป็นธรรมทาน ในงานทอดกฐินสามัคคีมหากุศล ณ วัดหลวงพ่อสดธรรม กายาราม อำเภอดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี ในวันอาทิตย์ที่ ๑๒ ตุลาคม พ.ศ. ๒๕๕๗ และในโอกาสอื่นๆ อีก

พระเดชพระคุณหลวงพ่อวัดปากน้ำ ท่านได้แสดง พระธรรมเทศนา สอนศิษยานุศิษย์ในโอกาสต่างๆ พระธรรม เทศนาแต่ละกัณฑ์มีความลึกซึ้ง ถึงอรรถถึงธรรม อันแสดง ให้เห็นถึงภูมิธรรมอันสูงส่งของท่าน แต่เพราะพระธรรมเทศนา แต่ละกัณฑ์ ของพระเดชพระคุณท่าน มีความยาวพอสมควร คณะผู้จัดพิมพ์จึงได้คัดเฉพาะข้อความบางตอนของพระธรรม เทศนาในแต่ละกัณฑ์ออกมา เพื่อให้สะดวกต่อการจดจำ และ นำไปให้ได้ในชีวิตประจำวัน

อาตมภาพขออนุโมทนาสาธุการในกุศลเจตนาของ
คณะศิษย์วัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม ผู้จัดพิมพ์หนังสือ
ทางบริสุทธิ์ นี้ด้วยเป็นอย่างยิ่ง และขออำนาจคุณพระศรี
รัตนตรัย ได้โปรดดลบันดาลประทานพรให้คณะผู้จัดพิมพ์
อีกทั้งท่านเจ้าภาพผู้อุปถัมภ์การจัดพิมพ์ทุกท่านอันมี

ครอบครัวปีวาวัฒนพานิช คุณบุญชู-คุณขจร บริรักษ์พาณิชย์ คุณอ้อยทิพย์-คุณกิตติพงษ์ วิมลโนช ศ.ไพจิตร-คุณวีรวรรณ โรจนวานิช และครอบครัว คุณส่วน-คุณสมศรี พนมวัฒนากุล และบุตร ธิดา คุณภาณิชดา มหาพัฒนากุล และญาติมิตร คุณจุมพล-คุณสุดใจ แสงประชาธนารักษ์ และบุตร ธิดา คุณเยาวณี-คุณวรพจน์-คุณวิชุดา-เด็กหญิงอภิญญา เด็กชายพันธวิช สถิตสุขสมบูรณ์ คุณสูนฮั้ว แซ่ตั้ง-คุณนิ แซ่เอี้ยะ-คุณธนภร-คุณภาวิดา **คุณพงษ์ศักด์ และครอบครัวตรีนุชจรัสกุล** เป็นต้น และผู้ร่วมอนุโมทนาทุกท่าน จงเจริญรุ่งเรื่องด้วย พระสัทธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ด้วยการ ศึกษาสัมมาปฏิบัติให้ได้พ้นไปจากไตรวัฏฏะ คือ กิเลสวัฏฏะ กรรมวัฏฏะ และวิปากวัฏฏะ ได้ถึงมรรค ผล นิพพาน ที่สิ้นสุด แห่งทุกข์ และขอให้จงเจริญด้วย อายุ วรรณะ สุขะ พละ ปฏิภาณ ธนสาร ธรรมสารสมบัติ ปรารถนาสิ่งใดโดยชอบ กอปเด้วยธรรม ขอให้สิ่งนั้นจงพลันสำเร็จ จงพลันสำเร็จ จงพลันสำเร็จ ทุกประการ เทอญ

(พระเทพญาณมงคล)

เจ้าอาวาสวัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม ประธานกรรมการมูลนิธิพุทธภาวนาวิชชาธรรมกาย ผู้อำนวยการสถาบันพุทธภาวนาวิชชาธรรมกาย อำเภอดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี

#### สารบัญ

| o.         | คาสอนของพระพุทธเจาทุกพระองค์    |     |
|------------|---------------------------------|-----|
| ൏.         | สุขอื่นนอกจากหยุ่ดนิ่งไม่มี     | ണ   |
| ണ.         | ไม่หยุดก็ไปไม่ได้.่             |     |
| ໔.         | หยุดได้ก็ถูกศาสนา               | ബ   |
| ଌୖ.        | หยุ่ดนั่นแหละเป็นตัวสำเร็จ      | ആ   |
| <b>b</b> . | ไม่ได้ยอมตาย                    |     |
| ബ.         | พึ่งละความกังวล                 | ഉണ  |
| હ.         | ปล่อยวางให้หมดสิ้น              | ഉഭ് |
| ଙ୍କ.       | ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์  | ഉപ  |
| ၈၀.        | บุญ-บารมี                       |     |
|            | บารมี อุปบารมี ปรมัตถบารมี      | ഇര  |
| ലെ.        | บารมีอยู่ในศูนย์กลางกาย         | ഇണ  |
| ഉണ.        | นิพพาน                          | ഇල් |
| േ.         | ดีที่สุด ชั่วที่สุด ก็ถูกดึงดูด | ഇന  |
| െള്.       | ต้องมีสัณฐานกลม                 | ഇത  |
| ේ.         | อรหัง                           | ຄ໐  |
| ബെ.        | สัมมา สัมพุทโธ                  | ണ   |
| ೂಡ.        | พระผู้ตรัสรู้เองโดยชอบ          |     |
| തെ.        | หาทางกำจัดอวิชชาเสีย            | ണ   |
| ഇഠ.        | อวิชชา                          |     |
| ഇത.        | ขันธ์ ๕ เป็นอนิจจัง             | ണഭ് |
| ലില        | ทุกข์เกิดเพราะขืนธรรมดา         | പ്പ |
| ഇണ.        | เหตุให้เกิดอุปาทาน              | ണെ  |
| ഇ៤.        | ଡ <u>ି</u> ୭୭−୪ନ୍ଡ              | ണ๘  |
| ഇഭ്.       | เพียรเถิดจะเกิดผล               |     |
|            |                                 |     |

| ල්ම.        | การเข้าถึงพระรัตนตรัย          | ៤೦      |
|-------------|--------------------------------|---------|
| ഇബ.         | ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ | ๔๑      |
| ച്ച         | อายตนะดึงดูด                   |         |
| ഇ൵.         | ธรรมดวงนั้นสำคัญนัก            |         |
| ണഠ.         | เกาะที่พึ่งของตัว              | ៤៤      |
| ണം.         | ผลยิ่งใหญ่ไพศาล                | ៤៤      |
| ണിഇ.        | ความเจริญหันเข้าสู่ตัว         | డ్రా    |
| ണണ.         | บุญไหลมา                       | ๔៧      |
| നേ៤.        | ประพฤติทั้ง ๔ มีความสุข        | . ๔๘    |
| ണഭ്.        | ปฏิรูปเทศ                      | ๔๙      |
| .േന         | ประเทศที่สมควร                 | డెం     |
| ണബി.        | ใจต้องหยุด                     | ලීම     |
| ണ๘.         | มัชฌิมาปฏิปทา                  | . ල්ම   |
| ണേത്.       | ตั้งตนไว้ชอบ                   | ๔്ഩ     |
| ്.          | ต้องไปนรกแน่                   |         |
| @െ.         | ชั่วที่สุด ไปโลกันต์           | <b></b> |
| €ഇ.         | เป้าหมายใจดำของพระพุทธศาสนา    | త్త్రవ  |
| ໔ഩ.         | ทางบริสุทธิ์                   |         |
| ๔๔.         | อวดดี                          | ೬ಜ      |
| ๔๕.         | ทุกข์แท้ๆ                      |         |
| ුර්.        | วิธีถอดขันธ์ ๕                 |         |
| ്പി.        | เคารพสัทธรรม                   | ්ම      |
| <b>៤</b> %. | หลอกตัวเอง                     | 'ല      |
| ๔๙.         | ทุกข์จริงๆ                     | 'ഉബ     |
| <b>೬</b> ೦. | คนโง่                          |         |

| <b>ී</b> ෙ.    | ใจต้องหยุด๖๕                         |
|----------------|--------------------------------------|
| ළුම.           | ทางมรรค ผล ๖๖                        |
| ര്ണ.           | ความเสื่อม๖๗                         |
| <b>હૈ</b> હ.   | ตัวสำคัญ ๖๘                          |
| <b>ී</b> ලී.   | ใจต้องหยุดนึ่ง๖๙                     |
| <b>ී</b> ව.    | ไปนิพพานไม่ถูก๗๐                     |
| ഭ്ബ.           | อธิศีล๗๑                             |
| ೬ೆ.            | ใหญ่กว่าธรรมกายไม่มี๓๒               |
| ලී්ග්.         | ไม่บริสุทธิ์ไม่ได้เป็นมนุษย์ต๓       |
| ೨O.            | พญามารต๔                             |
| ්ම.            | สวากขาตธรรมต๔ี                       |
| ්මල්.          | โกยเอาชิตา่อ                         |
| ്ന.            | สุราพาย่อยยับตุ๗                     |
| ୭୯.            | เงินไหลเข้า                          |
| <b>්</b> ලී.   | ต้องเข้าถึงธรรมกายให้ได้             |
| <b>්</b> වේ.   | นึกถึงดวงบุญ                         |
| ്വ.            | ให้บุญช่วย                           |
| <b>ಶ</b> ಡ.    | เอาของจริงใส่ตัว                     |
| ්ත.            | ถูกทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ ๘๓ |
| ബഠ.            | ผู้ว่าง่ายสอนง่าย                    |
| ബ്ര.           | พระอรหันต์แท้ๆ                       |
| ബിഇ.           | อ่อน-แข็งเจ้อ                        |
| ബിണ.           | ชนะความชั่ว๘๗                        |
| ബേർ.           | สติสัมโพชฌงค์                        |
| <b>ମା</b> ଢିଁ. | <b>୩</b> ଥିବଙ୍କ                      |

| ต้องทำเอง๙๐                                  |
|----------------------------------------------|
| ลูกศิษย์พญามาร                               |
| สังขารเป็นทุกข์                              |
| อายตนนิพพานดึงดูด๙๓                          |
| ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์               |
| มารร้าย๙๕                                    |
| จิตเป็นตัวสำคัญ๙๖                            |
| ดำเนินตามพระพุทธเจ้า๙๓                       |
| เป็นทุกข์เนื่องนิต <sup>่</sup> ย์เพราะกาม๙๘ |
| ทางสู่มรรค ผล นิพพาน๙๙                       |
| ทางเบื้องต้นมรรค ผล นิพพาน๑๐๐                |
| ทานบารมี๑๐๑                                  |
| ต้องนุ่มนวล๑๐๒                               |
| ศีลสร้างทรัพย์๑๐๓                            |
| ยอดของพระไตรปิฎก๑๐๔                          |
| ลักไม่ได้ ปล้นไม่ได้๑๐๕                      |
| เกิดจากเหตุดี๑๐๖                             |
| อุบาทว์เกิดขึ้นแล้ว๑๐๗                       |
| ต้องให้ทาน๑๐๘                                |
| เหตุให้เกิดบัณฑิต๑๐๙                         |
| ต้องเคารพในหน้าที่๑๑๐                        |
| ทานส่งผลให้๑๑๑                               |
| ୍ରମି <u>ର ଜ</u> ୁଡା                          |
| ให้วางเสีย๑๑๓                                |
| เข้ากลางถูกก็เป็นลูกพระตถาคต                 |
|                                              |



ಡ



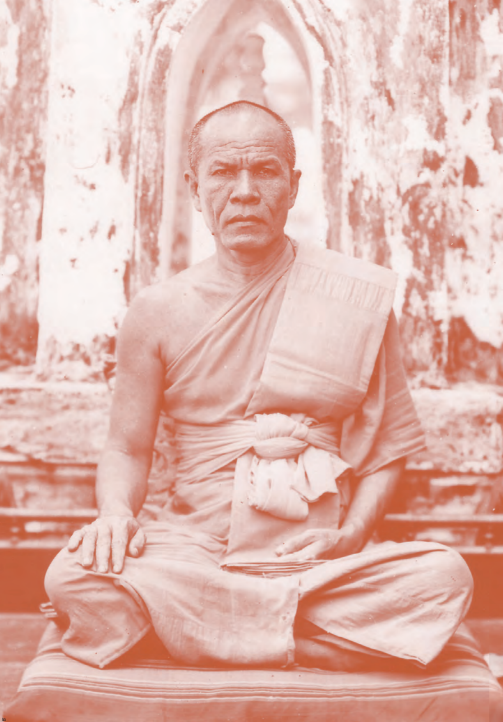


## คำสอนของพระพุทธเจ้า ทุกพระองค์

พระพุทธศาสนา แปลว่า คำสั่งสอนของ พระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าสอนให้สัตว์โลกทั้งหมด ละชั่วด้วยกาย วาจา ใจ ทำความดีด้วยกาย วาจา **ใจ ทำใจให้ใส** ๓ ข้อนี้แหละ เป็นคำสอนของ พระพุทธเจ้าทุกๆ พระองค์ ทั้งอดีต ปัจจุบัน อนาคต ยืนยันเหมือนกันหมด

เหตุนี้ท่านทั้งหลาย เมื่อตั้งใจมั่นลงในพระพุทธ ศาสนาเช่นนี้ ก็เพื่อจะทำใจของตนให้ดี ตามประสงค์ ในทางพระพุทธศาสนา





#### ໄຕ

## สุขอื่นนอกจากหยุดนิ่งไม่มี

พอใจหยุดเท่านั้นถูกตัวสมถะแล้ว **หยุด** นั่นแหละเป็นตัวสมถะ หยุดนั่นเองเป็นตัวสำเร็จ ทั้งทางโลกและทางธรรมสำเร็จหมด

โลกที่จะได้รับความสุข ใจต้องหยุดตามส่วน ของโลก ธรรมที่จะได้รับความสุข ใจต้องหยุดตาม ส่วนของธรรม ท่านได้แนะนำไว้ตามวาระพระบาลีว่า นัตถิ สันติ ปะรัง สุขัง

**สุขอื่นนอกจากหยุดจากนิ่งไม่มี** หยุดนั่นเอง เป็นตัวสำคัญ เพราะเหตุนั้นต้องทำใจให้หยุด





## ไม่หยุดก็ไปไม่ได้

ทางธรรมเริ่มต้น ต้องหยุดตั้งแต่ต้นจนกระทั่ง พระอรหัต **ถ้าไม่หยุดก็ไปไม่ได้** ชัดทีเดียว แปลก <sup>ไ</sup>หมล่ะ

ไปทางโลกเขาต้องไปกันปราดเปรี่ยวว่องไว คล่องแคล่ว ต้องเล่าเรียนกันมากมาย จนกระทั่งรู้เท่า ทันเหลี่ยมคูผู้คนตลอดสาย จึงจะปกครองโลกให้ รุ่งเรื่องเจริญได้ แต่ว่าจะไปทางธรรมนี่แปลก **"หยุด**" เท่านั้นแหละไปได้ หยุดอย่างเดียวเท่านั้น



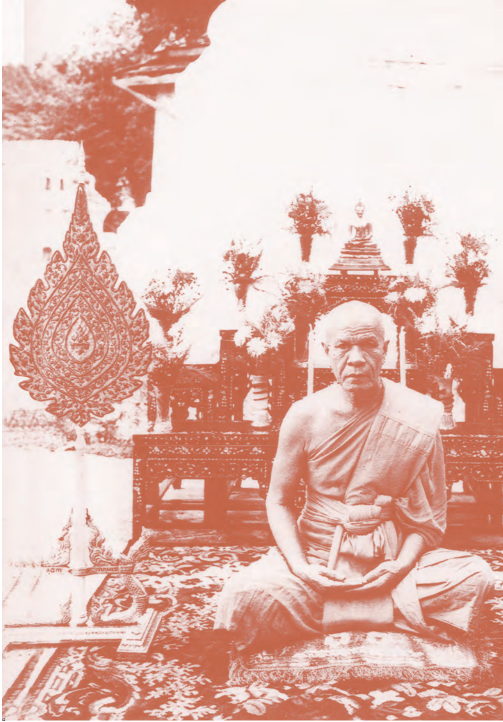


## หยุดได้ก็ถูกศาสนา

ต้องเอาใจหยุดอยู่ศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้ เป็นกายมนุษย์ **หยุดนั่นแหละถูกเป้าหมายใจดำ** ถูกโอวาทของพระบรมศาสดา

ถ้าไม่หยุด จะปฏิบัติศาสนาสัก ๔๐, ๕๐ ปี ก็ช่าง ที่สุดจะมีอายุสัก ๑๐๐ ปี หรือ ๑๒๐, ๑๓๐ ปี **ถ้าใจหยุดไม่ได้ ไม่ถูกศาสนาสักที** หยุดเข้าสิบ เข้าศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ไม่ได้ ไม่ถูกศาสนาสักที ต่อเมื่อใดหยุดได้ ก็ถูกศาสนา ทีเดียว ถูกพระโอษฐ์ของพระศาสดาทีเดียว ให้จำให้ แม่น





## หยุดนั้นแหละเป็นตัวสำเร็จ

หยุดนั่นแหละเป็นตัวสำเร็จ ที่บอกแล้วว่า "สมณะหยุด สมณะหยุด" พระองค์ทรงประทานนัย ไว้ว่า "สมณะหยุดแล้ว ท่านไม่หยุด"

หยุดนี่แหละ เราจะบำเพ็ญสมถวิปัสสนา ต้อง กระทำตรงนี้ให้ได้ก่อน อย่างอื่นอย่าเพิ่งไปพูด เพราะ เรื่องจะมากไปนัก ต้องเอาที่หยุดนี่ให้ตกลงเสียก่อน ถ้าเราปฏิบัติไปจนทำใจให้ได้แล้วละก็ เราก็กระทำ อะไรต่อไปได้

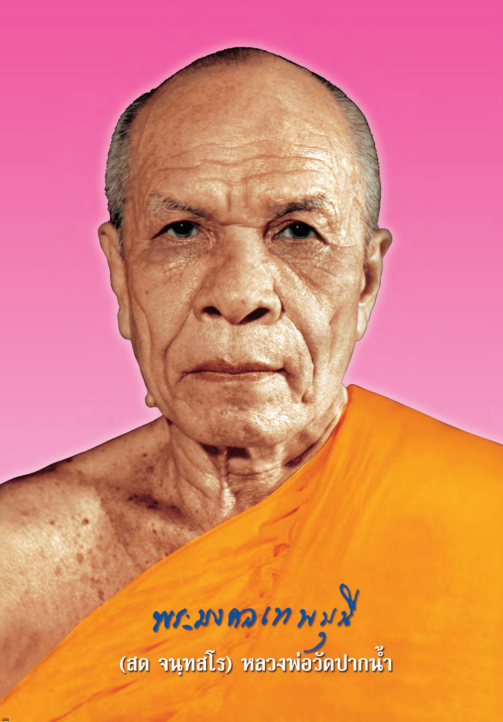




## ไม่ได้ยลมตาย

**ไม่ได้ยอมตายกันทีเดียว** ทำให้หยุดจริงๆ พอ หยุดเข้าเท่านั้น ก็จับตัวได้ว่า ทางพระพุทธศาสนา เดินอย่างนี้ ที่เป็นเช่นนี้เราต้องจำให้แม่นยำ ให้มั่น ทีเดียว บริกรรมประคองใจให้หยุดไว้ ด้วยบริกรรม ภาวนาว่า "สัมมาอะระหัง สัมมาอะระหัง สัมมา อะระหัง" นึ่งให้มั่นคงทีเดียวอย่าให้เคลื่อนได้



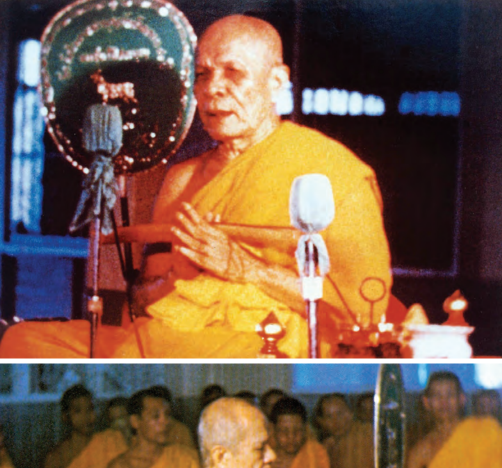


### พึงละความกังวล

การทำภาวนา จำเป็นอย่างยิ่งที่ผู้ทำจะต้องมีใจ และอารมณ์ปลอดโปร่ง ว่างจากกิจที่จะต้องกังวล ทั้งปวง เพราะถ้าหากมีความกังวลมากนัก ก็อาจจะ ทำให้สมาธิไม่แน่วแน่

ฉะนั้นถ้ามีความตั้งใจว่าจะทำสมาธิแล้ว ก็พึ่ง ละความกังวลใหญ่น้อยทั้งปวงเสียให้สิ้น มุ่งแต่ธรรมะ อย่างเดียว





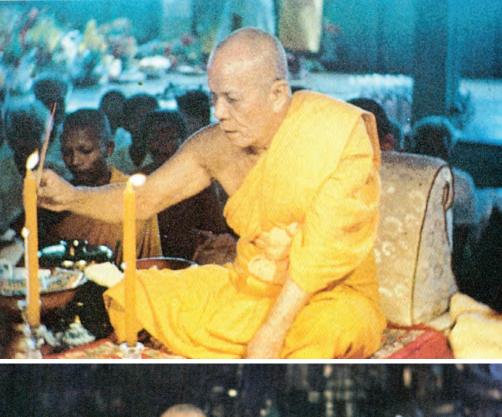


## ปล่อยวางให้หมดสิ้น

แม้ความรู้ในทางธรรมะใดๆ ที่ได้เล่าเรียนมา แล้ว ก็ควรพยายามปล่อยวางให้หมดสิ้นเสียก่อนใน เวลาทำภาวนา

ถ้าหากไม่ทำเช่นนั้น ก็จะเกิดเป็นวิจิกิจฉา (ความ ลังเลสงสัย) ขึ้น ทำให้ผู้ปฏิบัติไม่เห็นธรรมได้ตาม ต้องการ





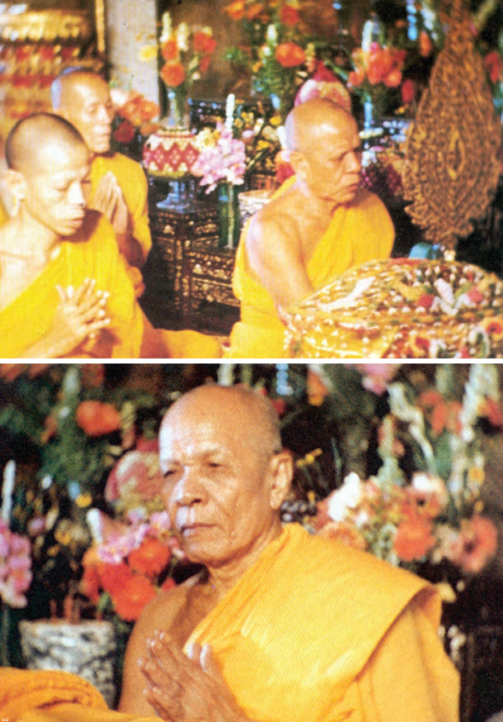


## ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์

หลังจากการสวดมนต์ใหว้พระรัตนตรัยแล้ว พึงคู้บัลลังก์ขัดสมาธิ เท้าขวาทับเท้าซ้าย มือขวา ทับมือซ้าย นิ้วชี้มือขวาจรดหัวแม่มือซ้าย หลับตาพอ หนังตาติดกันตามสบาย ตั้งกายให้ตรง จนยืดตัวไม่ ได้ต่อไป ที่เรียกว่า อุชุง กายัง ปะณิธายะ ตั้งกายให้ตรง ปะริมุขัง สะติง อุปัฏฐะเปตตวา เข้าไปตั้งสติ ไว้ให้มีหน้ารอบไม่เผลอ (ตรงกับพระขีณาสพผู้เป็น สติวินัย) มีสติทุกเมื่อ

นี่เป็นทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ สติไม่เผลอจากบริกรรมภาวนาและบริกรรมนิมิตให้ ติดกัน ไม่แยกจากกัน





#### **O**

## บุญ - บารมี

บุญที่เกิดจากการบริจาคทานนั้น เมื่อบริจาค บ่อยครั้งเข้า รวมกันได้ขนาดโตวัดเส้นผ่าศูนย์กลาง ได้ประมาณ ๑ คืบ หรือขนาดเท่าดวงจันทร์แล้ว ดวงบุญนั้นจะกลั่นตัวเองเป็นบารมี ที่เรียกว่า ทานบารมี ได้ดวงทานบารมีราวๆ วัดตัดเส้นผ่า ศูนย์กลาง ๑ นิ้ว

เมื่อดวงทานบารมีนี้มีมากขึ้น จนวัดเส้นผ่า ศูนย์กลางได้ ๑ คืบ หรือขนาดเท่าดวงจันทร์แล้ว ก็ จะกลั่นตัวเองเป็นบารมีที่สูงกว่านั้น คือเรียกว่า ทาน อุปบารมี ได้ดวง**ทานอุปบารมี**ราวๆ วัดตัดเส้นผ่า ศูนย์กลางได้ ๑ นิ้ว

และดวงทานอุปบารมีนี้ เมื่อมีมากขึ้นจนวัดเส้น ผ่าศูนย์กลางได้ ๑ คืบ หรือขนาดเท่าดวงจันทร์แล้ว ก็จะกลั่นตัวเองเป็นบารมีที่สูงสุดคือ ทานปรมัตถ บารมี ได้ดวงทานปรมัตถบารมีราวๆ ๑ นิ้ว







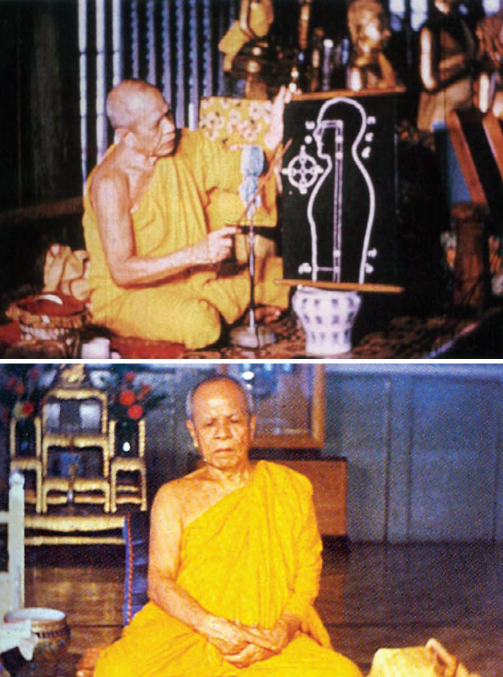
#### 00

## บารมี อุปบารมี ปรมัตถบารมี

ส่วนบุญที่เกิดจากการรักษาศีล การออกจาก กาม ความมีปัญญา ความเพียร ความอดทน ความ สัตย์จริง ความตั้งใจมั่น ความเมตตา ความมีอุเบกขา เหล่านี้

เมื่อบุญแต่ละอย่างๆ มีจำนวนมากขึ้น ได้ขนาดที่ จักกลั่นตัวเองแบบทานที่กล่าวแล้ว ก็จักกลั่นตัวเอง เป็น **บารมี อุปบารมี และปรมัตถบารมี** ตามลำดับ บุญและบารมีทั้ง ๓ ระดับนี้ จึงเป็นเหตุผลแก่กัน ดังนี้





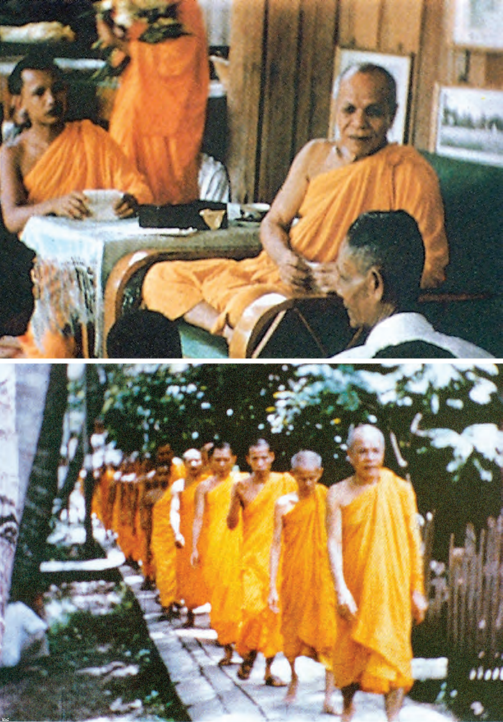
#### வெ

## บารมีอยู่ในศูนย์กลางกาย

ต่อเมื่อไรบุญเหล่านี้ ขยายส่วนกลั่นตัวเองเป็น บารมี อุปบารมี และปรมัตถบารมี ได้เต็มจำนวน วัดเส้นผ่าศูนย์กลางได้ ๑ คืบ เสมอกันหมดแล้ว สำหรับผู้ที่ปรารถนาเพียงนิพพาน โดยการเป็นพระ อริยสาวกองค์ใดองค์หนึ่ง บารมีเพียงนี้ก็จะทำให้ บรรลุความเป็นปกติสาวกได้

ส่วนผู้ที่ปรารถนาจะสร้างบารมี เป็นพระ อสีติมหาสาวก พระอัครสาวก และพระพุทธเจ้า เหล่านี้ ก็ต้องสร้างบารมีแต่ละบารมี ให้มีส่วนโตกว่าจำพวก แรกนี้ขึ้นไปเป็นลำดับ บารมีนี้อยู่ในศูนย์กลางของ ดวงธรรมที่ทำให้เป็นกาย ทุกกาย





#### **o** m

#### นิพพาน

นิพพานเป็นอายตนะอันหนึ่ง ซึ่งแตกต่างออก ไปจากโลกายตนะ และอายตนะทั้ง ๖ ทั้ง ๑๒ นั้น เป็นอายตนะที่สูงกว่าวิเศษกว่า และประณีตกว่า อายตนะอื่น แต่ก็ทำหน้าที่ในลักษณะที่คล้ายคลึงกัน คือ โลกายตนะ ทำหน้าที่ดึงดูดสัตว์โลก ที่ยังมีความ ผูกพันอยู่กับโลกไว้ไม่ให้พ้นไปจากโลกได้

ส่วนอายตนะ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็ ทำหน้าที่ดึงดูด รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ตามหน้าที่ของตนๆ และในทำนองเดียวกัน อายตนะ นิพพาน ก็มีหน้าที่ดึงดูดพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ เข้าไปสู่อายตนะของตน

สถานที่อันเป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้าเรียก ว่า อายตนะนิพพาน ส่วนพระพุทธเจ้าที่ประทับอยู่ ในอายตนะนิพพานนั้น เราเรียกว่า **พระนิพพาน** 





# ดีที่สุด ชั่วที่สุด ก็ถูกดึงดูด

ดีที่สุดของภพ ๓ ก็ถูกอายตนะของอรูปภพ ดึงดูดเอาไป

ชั่วที่สุดของภพ ๓ ก็ถูกอายตนะของอเวจิดึงดูด เอาไป

แต่ถ้าหากดีจนเกินความดีในอรูปภพเสียแล้ว ก็จะต้องถูกอายตนะนิพพานดึงดูดเอาไป เป็นอันว่า พ้นไปจากภพ ๓ นี้ทีเดียว สูงขึ้นไปเหนือภพ ๓ นี้ หาประมาณมิได้ พ้นการติดต่อกับภพ ๓ นี้ ด้วย ประการทั้งปวง กลมรอบตัวและใสบริสุทธิ์ยิ่ง นั่นแหละคือ **นิพพาน** 

จาก คู่มือสมภาร





## ต้องมีสัณฐานกลม

ธรรมดาสิ่งที่เกิดมา โดยปราศจากบุคคลเสกสรร ขึ้นแล้ว เบื้องต้นทีเดียวสิ่งนั้นจะต้องมีสัณฐานกลม เช่น กลมรูปหรือฟองไข่แดงของเป็ด หรือไก่ เป็นต้น แม้ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ดวงดาว และภพ ตามที่คำนวณทางวิทยาศาสตร์ ก็ปรากฏว่ามีสัณฐาน กลมด้วยกันทั้งสิ้น ฉะนั้น ภพ ๓ นิพพาน และ โลกันต์ ที่กล่าวว่ามีสัณฐานกลม จึงนับว่าเป็นเรื่อง ธรรมดาที่สุด

จาก คู่มือสมภาร



## 60

## อรหัง

**อรหัง** แปลสั้นๆ ว่า**ไกล** ว่าควร เป็นสองนัยอยู่ ไกล หมายความว่า **ไกลจากกิเลส** หรือว่า **พ้นจาก กิเลสเสียแล้ว** ไกล ตรงกันข้ามกับปุถุชนคนเรา ซึ่งยังอยู่ใกล้ชิดกิเลส

พระองค์บริสุทธิ์ผุดผ่อง ดังแท่งทองชมพูนุท หรืออีกอย่างหนึ่งว่าใสเหมือนดวงแก้วอันหาค่ามิได้ สมคำที่ว่า **พุทธรัตนะ** 



## വെ

# สัมมา สัมพุทโธ

สัมมา สัมพุทโธ แปลตามศัพท์ว่า ตรัสรู้ด้วย พระองค์เองโดยชอบ หรือนัยหนึ่งว่า ตรัสรู้เองโดย **ถูกต้อง** หรือพูดให้สั้นก็ว่า **รู้ถูกเอง** 



#### <u>ඉ</u> ස

# พระผู้ตรัสรู้เองโดยชอบ

ที่ว่า "เห็น" นั้นมิได้หมายความว่า เห็นอย่าง ตาเราเห็นอะไรจริงๆ แต่พระองค์เห็นด้วยตาธรรมกาย และการที่พระองค์เห็นนี้ โดยมิได้มีผู้ใดสอนให้รู้สอน ให้เห็น รู้เห็นโดยลำพังพระองค์เอง และสิ่งทั้งหลาย ที่พระองค์รู้เห็นนั้น ตรงตามความเป็นจริงทั้งนั้น มิใช่คาดคะเนหรืออนุมานเอา จึงเป็นองค์สัมมา สัมพุทโธ พระผู้ตรัสรู้เองโดยชอบ



## രെ

## หาทางกำจัดอวิชชาเสีย

**อวิชชา** เป็นมูลรากฝ่ายเกิด หรือที่เรียกว่า สมุทัย และในทางดับ หรือที่เรียกว่านิโรธ ก็ทำนอง เดียวกัน อวิชชา เท่านั้นเป็นตัวการสำคัญ

ถ้าดับอวิชชาได้อย่างเดียว อื่นๆ ดับเรียบหมด เพราะอวิชชาเหมือนต้นไฟ แต่ถ้ายังดับอวิชชาไม่ได้ แล้ว ก็ไม่มีหวังว่าอย่างอื่นจะดับได้ ที่หมายสำคัญ ในคำสอนของพระองค์จึงอยู่ที่ว่า ให้ผู้ปฏิบัติเพียร หาทางกำจัดอวิชชาเสีย จึงจะพันจากหัวงลึกคือวัฏฏะ สงสารได้



## **BO**

## อวิชชา

อวิชชา ที่แปลว่า ไม่รู้นั้น ได้แก่ ไม่รู้อดีต ปัจจุบัน อนาคต ของสังขาร ไม่รู้ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจจะ

ขันธ์ ๕ เป็นชื่อของอุปาทาน ถ้าปล่อยขันธ์ ๕ หรือวางขันธ์ ๕ ไม่ได้ ก็พ้นจากภพไม่ได้ คงเวียน ว่ายตายเกิดอยู่ในกามภพ รูปภพ อรูปภพ นี้เอง มืดมนวนอยู่ในที่มืด คือโลกนี้เอง ได้ในคำว่า อันธะ ภูโต อะยัง โลโก ซึ่งแปลว่า โลกนี้น่ะมืด ผู้แสวงหาโมกขธรรม ถ้ายังติดขันธ์ ๕ อยู่แล้ว ยังจะพบโมกขธรรมไม่ได้เป็นอันขาด



## நி

## ขันธ์ ๕ เป็นอนิจจัง

ขันธ์ ๔ เป็นอนิจจัง ไม่เที่ยง ย่อมแปรผันไป ตามธรรมดาของมัน เกิดแล้วธรรมดามันก็ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย เมื่อมันถึงคราวแก่ เราไม่อยากจะ แก่หรือไม่ยอมแก่ อาการของมันที่แสดงออกมามี ผมหงอกเป็นต้น

ถ้าเราขืนมัน ตะเกียกตะกายหายาย้อมมันไว้ นี่ว่าอย่างหยาบๆ ก็เห็นแล้วว่าเกิดทุกข์แล้ว เกิดลำบาก แล้ว ถ้าเราปล่อยตามเรื่องของมัน ก็ไม่มีอะไรมาทุกข์



### ि वि

## ทุกข์เกิดเพราะขืนธรรมดา

เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ก็ทำนอง เดียวกัน ความทุกข์เกิดขึ้นเพราะขืนมัน ขืนธรรมดา ของมัน สิ่งไม่เที่ยงจะให้เที่ยง สิ่งที่ไม่ใช่ตัวตนก็ยัง ขืนยึดว่าเป็นตัวตน

เหตุที่ให้ขืนธรรมดาของมันเช่นนี้ อะไร?
อุปาทาน นั่นเอง ถ้าปล่อยอุปาทานได้ การขืน
ธรรมดาก็ไม่มี



### ច្រ ៣

# เหตุให้เกิดอุปาทาน

อะไรเล่าเป็นเหตุให้เกิดอุปาทาน? ตัณหานั่นเอง ได้แก่ กามตัณหา ความทะยานอยาก เกี่ยวด้วย อารมณ์ ๖ มีรูปเป็นต้น

ภวตัณหา ความทะยานอยากเป็นไปในอารมณ์ ๖ ประกอบด้วย สัสสตทิฏฐิ ถือว่าเที่ยงถาวร

วิภวตัณหา ความทะยานอยากเป็นไปในอารมณ์ ๖ ประกอบด้วย อุจเฉททิฏฐิ ถือว่าขาดสูญ **เมื่อละ** ตัณหาได้ อุปาทานก็ไม่มี



## विद

## ์ ติด-หลุด

**ติด หลุด** เป็นหัวข้อสำหรับผู้ปฏิบัติ ปล่อย อุปาทานไม่ได้เรียกว่า **ติด** ปล่อยได้เรียกว่า **หลุด** 

ติดคือติดอยู่ในโลก หลุดคือพ้นจากโลก เรียกว่า โลกุตตระ เข้าแดนพระนิพพาน ต้องปล่อยอุปาทาน ทั้งในกายมนุษย์ กายทิพย์ กายรูปพรพรหม กาย อรูปพรหม ต้องพิจารณาให้เห็นความเป็นจริงแห่ง เบญจขันธ์ดังกล่าวมานั้นด้วยตาธรรมกาย จึงเป็น วิปัสสนาวิชชา อันจะเป็นทางให้หลุดได้



## विद

## เพียรเถิดจะเกิดผล

ในการบำเพ็ญภาวนา ความเพียรเป็นข้อสำคัญ ยิ่ง ต้องทำเสมอทำเนื่องๆ ในทุกอิริยาบถ ไม่ว่านั่ง นอน เดิน ยืน และทำเรื่อยไป

อย่าหยุด อย่าละ อย่าทอดทิ้ง อย่าท้อแท้ มุ่ง รุดหน้าเรื่อยไป ผลจะเกิดวันหนึ่ง ไม่ต้องสงสัย ผล เกิดอย่างไร ท่านรู้ได้ด้วยตัวของท่านเอง



## ट रा

## การเข้าถึงพระรัตนตรัย

การที่จะเข้าถึงพระรัตนตรัย ที่ถูกแท้นั้น ต้อง เอาใจของตนจรดลงที่ศูนย์กลางของธรรมที่ทำให้ เป็นกายมนุษย์ เป็นดวงใสบริสุทธิ์เท่าๆ ฟองไข่แดง ของไก่ ตั้งอยู่ศูนย์กลางของกายมนุษย์ มีเหมือนกัน หมดทุกคน

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒ เรื่อง รตนัตตยคมนปณามคาถา ๖ มีนาคม ๒๔๙๒



## ി ന

## ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์

ทางไปของปุถุชนไม่หยุด ออกนอกจากหยุด นอกจากทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์อยู่เสมอ จึงได้เจอะเจอพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ยากนัก ขอผู้ จงรักภักดีต่อตนของตนที่แท้แล้ว จงตั้งใจแน่แน่ว ให้ถูกทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์เถิดประเสริฐ นัก พระพุทธเจ้า พระอรหันต์ในอดีต อนาคต ปัจจุบัน ไปทางเดียวเหมือนกันทั้งหมด

เพราะฉะนั้นพวกเราที่จะเข้าถึงพระรัตนตรัย**จึง** ต้องทำใจให้หยุดนิ่ง ให้ตรงต่อทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ จึงจะถูกหลักฐานในพุทธศาสนา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒ เรื่อง รตนัตตยคมนปณามคาถา ๖ มีนาคม ๒๔๙๒



## विष

## อายตนะดึงดูด

อายตนะดึงดูด เช่น โลกายตนะ อายตนะของ โลก ในกามภพ อายตนะของกามมันดึงดูดให้ข้อง อยู่ในกามคือ กามภพ

รูปภพ อายตนะรูปพรหมดึงดูดเพราะอยู่ใน ปกครองของรูปฌาน อายตนะดึงดูดให้รวมกัน อรูปภพ อายตนะของอรูปพรหม อรูปฌานดึงดูดเข้ารวมกัน

อัตถิ ภิกขะเว สะฟายะตะนัง นิพพานเป็น อายตนะอันหนึ่ง เมื่อหมดกิเลสแล้วนิพพานก็ดึงดูด ไปนิพพานเท่านั้น ให้รู้จักหลักจริงอันนี้ก็เอาตัวรอดได้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓ เรื่อง อาทิตตปริยายสูตร ๒๕ สิงหาคม ๒๔๙๖



## മെ

# ธรรมดวงนั้นสำคัญนัก

ดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ ใสเท่าฟองไข่ แดงของไก่ ดวงนั้นแหละเรียกว่า**ธรรม** 

ธรรมดวงนั้นดับไปกายมนุษย์ก็ดับ ธรรมดวง นั้นผ่องใสสะอาดสะอ้าน กายมนุษย์ก็รุ่งโรจน์ โชตนาการ ธรรมดวงนั้นชูบซีดเศร้าหมอง กายมนุษย์ก็ไม่ผ่องใส ซอมซ่อ ไม่สวยไม่งาม น่าเกลียดน่าชังไป เพราะธรรมดวงนั้นสำคัญนัก ธรรมดวงนั้นแหละเป็นชีวิตของมนุษย์ คือความเป็น อยู่ของมนุษย์ ความเห็น ความจำ ความคิด ความรู้ อยู่กลางดวงนั้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔ เรื่อง สิ่งที่เป็นเกาะเป็นที่พึ่งของตน ๑๓ กันยายน ๒๔๙๖



#### **mO**

## เกาะที่พึ่งของตัว

พระรัตนตรัย คือ พุทธรัตนะ ธรรมรัตนะ สังฆรัตนะ นี้เป็นที่พึ่งของเราทั้งหลาย

สิ่งอื่นนอกจากพระรัตนตรัยนี้ไม่มี และสิ่งอื่นที่ เราจะพึ่งสูงและดีขึ้นไปกว่านี้ไม่มี

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕ เรื่อง สังคหวัตถุ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖



#### **m o**

# ผลยิ่งใหญ่ไพศาล

การบริจาคทาน ถ้าถูกทักขิไณยบุคคล ก็เป็น ผลยิ่งใหญ่ไพศาล ถ้าไม่ถูกทักขิไณยบุคคลแล้ว ผลนั้นก็ต่ำทรามลง ถ้าถูกทักขิไณยบุคคลก็ผลนั้น รุนแรงสูงขึ้น มีกำลังกล้าขึ้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕ เรื่อง สังคหวัตถุ โตก กันยายน โต๔๙๖



#### មា គ្រ

## ความเจริญหันเข้าสู่ตัว

พระพุทธเจ้า พระอรหันต์ เมื่อมีพระชนม์อยู่ก็ มีการให้อย่างนี้ จึงเจริญรุ่งเรืองอยู่ได้ ถ้าปราศจาก การให้อย่างนี้แล้ว เจริญรุ่งเรืองอยู่ไม่ได้

เมื่อให้ความเจริญแก่พระพุทธศาสนาแล้ว ความเจริญก็หันเข้าสู่ตัว ไม่ต้องไปสงสัย ได้ชื่อว่า ให้ความเจริญแก่ตัวนั่นเองทีหลัง

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕ เรื่อง สังคหวัตถุ



#### ന ന

# บุญไหลมา

บุญไหลมาจากสายธาตุธรรมของตัวเอง โดย อัตโนมัติ เข้าสู่อัตโนมัติ คือดวงธรรมที่ทำให้เป็น กายมนุษย์ ใสบริสุทธิ์เท่าฟองไข่แดงของไก่ ในกลาง กายมนุษย์นี้ กลางดวงนั้นแหละ เป็นที่ตั้งของบุญ บุญไหลมาติดอยู่กลางดวงนั้น

เหมือนยังกับไฟติดอยู่ในหลอดไฟฟ้า กี่ร้อย แรงเทียน กี่พันแรงเทียน ก็ช่างเถิด แล้วแต่หลอด เขาทำดีกรีไว้เท่าไร จุไฟได้เท่านั้น ส่วนอัตโนมัติ ธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์นี้ บุญมากเท่าไรก็ใส่ เข้าไปไม่เต็ม เท่าไรๆ ก็ไม่เต็ม

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕ เรื่อง สังคหวัตถุ

๑๐ บุหฤาฤห ๑๔๙๖



#### ണ ៤

# ประพฤติทั้ง ๔ มีความสุข

โลกจะได้รับความสุข ก็เพราะอาศัยความ ประพฤติทั้ง ๔ อย่าง คือ

ให้ทาน กล่าววาจาไพเราะ ประพฤติให้เป็น ประโยชน์ในกันและกัน ความประพฤติตนให้สม่ำเสมอ ในธรรมนั้นๆ ในบุคคลนั้นๆ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕ เรื่อง สังคหวัตถุ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖



## ปฏิรูปเทศ

เราเกิดมาเป็นไทย เราได้อยู่ในประเทศไทย มี ศาสนาปรากฏอยู่ในประเทศไทยนี้ เรียกว่าพุทธศาสนา เราเป็นภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา ตั้งอยู่ใน พุทธศาสนาด้วย

นี้เป็นปฏิรูปเทศ ไม่ใช่อื่น ตรงนี้เป็นปฏิรูปเทศ

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖ เรื่อง มงคลกถา ๑ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖



### പ്ര

## ประเทศที่สมควร

นี่เป็นปฏิรูปเทศ ประเทศที่สมควรที่เราจะพึง ประพฤติปฏิบัติในศีล สมาธิ ปัญญา วิมุตติ วิมุตติ ญาณทัสสนะ ให้ถูกต้องร่องรอยความประสงค์ของ ทางพุทธศาสนาได้ ดังนี้ เป็นปฏิรูปเทศ เรามาอยู่ใน ประเทศเช่นนี้แล้ว เราสมควรที่จะดำเนินให้ถูกต้อง ร่องรอยความประสงค์ของทางพุทธศาสนา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖ เรื่อง มงคลกถา ๑ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖



## ใจต้องหยุด

ต้องหยุดอยู่ที่ศูนย์กลางดวงธรรม ที่ทำให้เป็น กายมนุษย์ ใสบริสุทธิ์เท่าฟองไข่แดงของไก่ สะดือ ทะลุหลัง ขวาทะลุซ้าย กลางกั๊กนั่น

ตรงนั้น เวลาเรามาเกิดใจเราต้องหยุดตรงนั้น เวลาเราหลับใจต้องไปหยุดตรงนั้น เวลาเราตายใจ ต้องไปหยุดตรงนั้น เวลาเราตื่นก็ต้องตื่นตรงนั้นแหละ จุดนั้นแหละเป็นที่เกิด ที่ดับ ที่หลับ ที่ตื่น มีจุดเดียว ต้องเอาใจของเราไปจรดนึ่งอยู่ตรงนั้นแหละ ทำใจให้ หยุด แก้ไขใจให้หยุด **ใจหยุดขณะใด ขณะนั้น** ถูกต้องร่องรอยความประสงค์ของทางพุทธศาสนา

> จาก พระกรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖ เรื่อง มงคลกถา ๑ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖

#### **ක** ශ

## มัชฌิมาปฏิปทา

ประเทศข้างในต้องหยุดอยู่กลางดวงธรรม ที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ หยุดตรงนั้น จึงจะได้ชื่อว่า เป็นประเทศที่สมควรทีเดียว

หยุดตรงนั้นถูกมัชฌิมประเทศ ถูกมัชฌิมา ปฏิปทา ข้อปฏิบัติเป็นกลาง ไม่เข้าไปใกล้ที่สุดทั้ง สองอย่าง คือ กามสุขัลลิกานุโยค กับ อัตตกิลมถา นุโยค เป็นมัชฌิมาปฏิปทาแท้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖ เรื่อง มงคลกถา ๑ ๒๐ กันยายน ๒๔๙๖



# ์ ตั้งตนไว้ชลาเ

ตั้งตนไว้ชอบตั้งกันอย่างไร ขั้นต้น ต้องตั้งตน ไว้ในทาน ตั้งตนไว้ในศีล ตั้งตนไว้ในการเจริญภาวนา นี่เป็นการตั้งตนไว้ชอบของกายมนุษย์หยาบ

ส่วนการตั้งตนไว้ชอบของกายมนุษย์ละเอียด กายมนุษย์ละเอียดคือกายที่ฝันออกไป เอากายมนุษย์ ละเอียดมาหยุดนิ่งที่ศูนย์กลางกายมนุษย์หยาบ ที่ หยุดที่นิ่งนั่นแหละ เรียกว่า อัตตะสัมมาปะณิธิ แท้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖ เรื่อง มงคลกถา ๑ โตก กันยายน ๒๔๙๖



#### **CO**

## ต้องไปนรกแน่

เอาทรัพย์ของเขามาได้สมเจตนา ไม่แต่เพียง แสนหนึ่งนะ สตางค์หนึ่งก็ดี สองสตางค์ก็ดี ถ้าว่า เป็นของเขาละก็ แบบเดียวกันอย่างนี้ทั้งหมด

ถ้าว่าจิตเกิดขึ้นโดยความยินดีเช่นนั้น ถือเอา ของเขามาเช่นนั้น นี่แหละโลภะมูลดวงหนึ่ง นี้เป็น ดวงต้น เกิดขึ้นเป็นอกุศลทีเดียว เราต้องไปนรกแน่ ต้องได้รับทุกข์แน่ เชื้อจิตดวงนี้ต้องได้รับทุกข์แน่ รับบาปแน่ทีเดียว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๗ เรื่อง พระปรมัตถ์ : อกุศลจิต ๑ ตุลาคม ๒๔๙๖



# ชั่วที่สุด ไปโลกันต์

ชั่วที่สุดน่ะเป็นอย่างไร มีดวงธรรมที่ทำให้เป็น กายมนุษย์ ใสบริสุทธิ์เท่าฟองไข่แดงของไก่ ตั้งอยู่ กลางกายมนุษย์นั่น ดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ ใสเท่าฟองไข่แดงของไก่ ตั้งอยู่กลางกายมนุษย์ กาย มนุษย์ละเอียดมีทั้งนั้น เป็นดวงให้เกิดทั้งนั้น

ทำชั่วเกินส่วนเข้า ไม่มีดีเจือปนเลย วัดผ่าเส้น ศูนย์กลางกลมรอบตัว ๒๐ วา **มีชั่วฝ่ายเดียว ดีไม่** มีเจือปนเลย แตกกายทำลายขันธ์ไปเกิดในโลกันต์ นั่นแน่ะ ถ้าว่าหย่อนกว่านั้นขึ้นมาก็อเวจี

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๘ เรื่อง เบญจขันธ์ lma กันวาคม ๒๔๙๖



### a le

# เป้าหมายใจดำ ของพระพุทธศาสนา

ต้องการจะให้รู้ว่า หนทางบริสุทธิ์ที่ใจหยุดนี้ ภิกษุ สามเณร ถ้าทำให้หยุดตรงนี้ไม่ได้ละก็ ไม่พบ ทางบริสุทธิ์เลย

อุบาสก อุบาสิกา ปฏิบัติในศาสนา ทำใจหยุด ไม่ได้ก็ไม่พบทางบริสุทธิ์เลย เข้าทางบริสุทธิ์ไม่ถูกเลย หยุดนั่นแหละเป็นเป้าหมายใจดำของพุทธศาสนา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๘ เรื่อง เบญจขันธ์ ๒๑ ธันวาคม ๒๔๙๖



#### **E** 01

# ทางบริสุทธิ์

ทั้งภิกษุ สามเณร อุบาสิกา อุบาสก เขาทำใจ หยุดได้ นั่นแหละถูกทางไปของพระพุทธเจ้า พระ อรหันต์ นั่นแหละเป็นทางบริสุทธิ์ละ

เมื่อรู้จักทางบริสุทธิ์ดังนี้ละก็ เมื่อเป็นมนุษย์ แล้วอย่าให้เคลื่อนนะ ถ้าว่าเคลื่อนละก็ เสียทีที่มา ประสบพบพุทธศาสนา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๘ เรื่อง เบญจขันธ์ ๒๑ ธันวาคม ๒๔๙๖



#### **@**

## อวดดี

ขันธ์ทั้ง ๕ คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่เราแบกเป็นภาระหนักอยู่ในบัดนี้ แล้ว อวดดีด้วยนะ ภาระของตัวหนักพออยู่แล้ว ยังอวดดี ไปแบกภาระของคนอื่นเขาเข้าอีกด้วย

เอากันละตรงนี้ อวดดีแบกภาระของคนอื่นเขา เข้าด้วย ไม่ใช่แบกน้อยด้วย บางคนแบกหลายๆ ขันธ์ แอบไปแบกเข้า ๕ ขันธ์ อีกแล้ว หญิงก็ดีชายก็ ดีแอบไปแบกเข้าอีก ๕ ขันธ์ แล้วรวมของตัวเข้าเป็น ๑๐ ขันธ์แล้ว หนักเข้าก็หลุดออกมาอีก ๕ ขันธ์ เป็น ๑๕ ขันธ์แล้ว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๙ เรื่อง ขันธ์ ๕ เป็นภาระอันหนัก ๒๙ ธันวาคม ๒๔๙๖



# ทุกข์แท้ๆ

บุคคลผู้แบกขันธ์ ๕ ที่หนักไป ถ้าว่าปล่อยวาง ขันธ์ ๔ ไม่ได้ ก็เป็นทุกข์แท้ๆ ถ้าปล่อยวางขันธ์ ๕ เสียได้ ก็เป็นสุขแท้ๆ เหมือนกัน ตรงกันข้ามอย่างนี้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๙ เรื่อง ขันธ์ ๕ เป็นภาระอันหนัก โคส กันวาคม โคสสร



### **a** 9

## วิธีถอดขันธ์ ๕

วิธีถอดเบญจขันธ์เบื้องต้นต้องสำรวม ที่จะสำรวมน่ะ ต้องพิจารณาเบญจขันธ์ทั้ง ๕ เสียก่อน ว่าเป็นของไม่ดีไม่งาม เป็นของไม่ดีไม่งามนะ เป็นของหนักจริงๆ นะ รู้ว่าเป็นของหนักแล้ว เริ่มต้น ทีเดียว เมื่อเห็นว่าหนักละก็ เริ่มต้นสำรวม ตา พูจมูก ลิ้น กาย ใจ เลยทีเดียว

สำรวมระวังไว้ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ใน เวลาที่รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ มากระทบ คอยระวังไว้ สำรวมไว้ให้ดี เมื่อระวังให้ ดีแล้ว สละความยินดียินร้ายไม่ให้มากระทบ ไม่ให้ ความชอบความไม่ชอบ ซึ่งเป็นกิเลสหยาบเข้ามา กระทบได้ สละเสีย เมื่อสละเช่นนั้นถ้าว่าเกียจคร้าน ไม่ได้นะ ต้องหมั่นขยันทีเดียว ต้องมีความเชื่อมั่นว่า ปล่อยได้จริง แล้วขยันหมั่นเพียรจริงๆ นั่นแหละจึง จะปล่อยได้

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๙ เรื่อง ขันธ์ ๕ เป็นภาระอันหนัก ๒๙ ธันวาคม ๒๔๙๖

## ര് ബ

## เคารพสัทธรรม

บุคคลผู้รักตน บุคคลผู้มุ่งหวังประโยชน์แก่ตน จำนงความเป็นใหญ่ ควรเคารพสัทธรรม ถ้าเคารพ สัทธรรมถึงซึ่งความเป็นใหญ่ ไม่ใช่ของพอดีพอร้าย พระพุทธเจ้าท่านเคารพพระสัทธรรม ท่านก็เป็น ใหญ่กว่ามนุษย์ในชมพูทวีป แสนโกฏิจักรวาล อนันต จักรวาล เป็นใหญ่กว่าหมดทั้งนั้น ท่านเคารพสัทธรรม ถ้าไม่เคารพสัทธรรมละก็ เป็นใหญ่กับเขาไม่ได้ ถ้าเคารพสัทธรรมละก็ไม่ด้อย เป็นใหญ่กับเขาได้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๐ เรื่อง คารวาธิกถา ๑๐ มกราคม ๒๔๙๗



#### **&**

### หลอกตัวเอง

เราเป็นภิกษุก็ดี สามเณรก็ดี อุบาสกก็ดี อุบาสิกา ก็ดี ประพฤติดีจริงตรงเป้าหมายใจดำ เห็นดวงแก้วใส เช่นนี้ไม่ค่อยจะได้ ภิกษุหรือสามเณรก็เลอะเลือนไป อุบาสก อุบาสิกาก็เหลวไหลไป ไม่อยู่กับธรรมอยู่ เนื่องนิตย์

ความสุขเราปรารถนานัก แต่ว่าความประพฤติ ไขว้เขวไปเสียอย่างนี้ อย่างนี้หลอกตัวเองนี่ **ถ้าลง** หลอกตัวเองได้ มันก็โกงคนอื่นเท่านั้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๑ เรื่อง ธรรมรักษาผู้ประพฤติธรรม ๑๒ มกราคม ๒๔๙๗



# ทุกข์จริงๆ

สัพเพ สังขารา ทุกขา สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ เป็นทุกข์จริงๆนะ ไม่ใช่สุขหลอก

สัพเพ สังขารา ทุกขา เป็นทุกข์แท้ๆ ไม่ใช่ หลอกลวง ทุกข์จริงๆ แต่ว่าทุกข์เหล่านี้ไม่เที่ยง ทุกข์ เหล่านี้ก็เป็นละครของโลก ชั่วครั้งชั่วคราวแล้วก็เลิก กันไป ลาโรงกันไป เก็บฉากกันไป หายไปหมด ไม่รู้ ไปทางไหน ก็เป็นละครโลกนั่นเอง

> จาก พระกรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๒ เรื่อง ธรรมนิยามสูตร ๓๑ มกราคม ๒๔๙๗



#### & O

# คนโจ่

ถ้าว่าใครมีปัญญา ก็ปล่อยความยึดถือ สิ่งที่ ไม่เที่ยงนั้นเสีย ถ้าเป็นคนโง่ ก็ไปยึดถือสิ่งที่เป็น ทุกข์ไม่เที่ยง มันก็ต้องร้องไห้เศร้าโศกเสียใจไป เข้าใจว่าเป็นของเรา เป็นเราไป

นั่นมันโง่นี่ ไม่รู้จริงตามธาตุธรรมเหล่านี้ ถ้ารู้ จริงตามธาตุธรรม เขาปรุงให้เป็นไปต่างหากล่ะ ไม่ใช่ ของใคร ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตนเราเขาที่ไหน ไม่มี ทั้งนั้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๒ เรื่อง ธรรมนิยามสูตร ๓๑ มกราคม ๒๔๙๗



### @ 0

# ใจต้องหยุด

ใจต้องหยุด ต้องหยุดทีเดียว จึงจะละกาม ตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหาได้ เริ่มต้นต้องหยุด เชียว พอหยุดก็๊กเข้า ก็ได้การทีเดียว

อ้อ ! พอหยุดก็๊กเข้า กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหาดับหมด ถ้าว่าไม่หยุดละก็ เป็นไม่ได้การ ทีเดียว ไปไม่รอดไม่พ้นทีเดียว หยุดอะไรล่ะ ใจหยุดสิ หยุดอยู่ศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ นั่นแหละ

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๓ เรื่อง เขมาเขมสรณาคมน์ ๓ กุมภาพันธ์ ๒๔๙๗



### a la

#### ทางมรรค ผล

ธรรมที่พระตถาคตเจ้า กล่าวดีแล้วนั่นน่ะไม่ใช่ อื่น ทางมรรค ผล นี่เอง ทางมรรค ผล ไม่ใช่ทาง อื่น ทางมรรค ผล น่ะอะไร อะไรเป็นทางมรรค อะไร เป็นทางผล นี้จะกล่าวถึงทางมรรค ผล ก็การทำใจ ให้หยุดนั่นแหละ เป็นตัวมรรคทีเดียว พอใจหยุดก็ เป็นตัวมรรค ก็จะมีผลต่อไป เมื่อใจหยุดเป็นตัว มรรคแน่นอนแล้ว มรรค ผล เกิดเป็นลำดับไป

พอใจหยุดก็ได้ชื่อว่าเริ่มต้นโลกียมรรค เข้าถึง มรรคแล้ว มรรค ผล นี้แหละเป็นธรรมที่พระตถาคต เจ้ากล่าวดีแล้ว ต้องเอาใจหยุด ถ้าใจไม่หยุดเข้าทาง มรรคไม่ได้ เมื่อไปทางมรรคไม่ได้ ผลก็ไม่ได้เหมือนกัน จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๔ เรื่อง ติลักขณาทิคาถา



#### ഭ്ര

### ความเสื่อม

ความเสื่อมน่ะจะนึกที่ไหน นึกถึงในตัวของเรานี่ อัตภาพร่างกายนี้ไม่คงที่เลย ตั้งแต่คลอดจากครรภ์ มารดาก็เสื่อมเรื่อยไป เสื่อมไปตามหน้าที่ เสื่อมขึ้น เสื่อมลง เสื่อมขึ้นก็เจริญขึ้นเป็นลำดับไป พอเต็ม อายุก็เสื่อมลงเรื่อยไป เสื่อมไม่มีหยุดเลย เสื่อมเรื่อย เมื่อเสื่อมเป็นดังนี้ละก็ สิ่งทั้งสิ้นหมดทั้งสากลโลก ที่เราได้เห็นด้วยตา หรือได้ยินด้วยหู หรือได้ทราบ ด้วยจมูก ลิ้น กาย รู้แจ้งทางใจ อย่างใดอย่างหนึ่ง มีความเสื่อมทั้งนั้น

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๕ เรื่อง ปัจฉิมวาจา ๑๘ กุมภาพันธ์ ๒๔๙๗



#### 8

### ตัวสำคัญ

ทั้งสี่สิกขาบทนั่นแหละ ถ้าเว้นสุราไม่ได้ตัว เดียว หมด ละลายหมด สุราเป็นตัวสำคัญ สุราเป็น เจ้าโขลงทีเดียว เป็นเจ้าหมู่ทีเดียว เจ้าหมู่เจ้าหมวด ของศีลทั้ง ๕ นี่แหละ

สุราเป็นเจ้าหมู่ที่เดียว ยกออกไปเสีย ยกสุรา ออกเป็นเจ้าหมู่เสีย เหลืออีกสี่ สุราบังคับได้ทุกข้อ ทุกสิกขาบท เหตุฉะนั้น ต้องงดสุราให้ขาด ถ้างด สุราไม่ขาดละก็หมด ไม่ได้เลยสักข้อหนึ่ง

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๖ เรื่อง ศีลเบื้องต่ำและศีลเบื้องสูง ๒๖ กุมภาพันธ์ ๒๔๙๗



### ه ها

## ใจต้องหยุดนิ่ง

สมาธิโดยปริยายเบื้องสูงต้องพูดถึงฌาน จิตที่ เป็นดวงใส ที่เห็นเป็นดวงใสอยู่นั่นแหละ ผู้ปฏิบัติ จะเข้าถึงซึ่งสมาธิโดยปริยายเบื้องสูงต่อไปได้ ใจ ต้องหยุดนิ่งกลางดวงจิตที่ใสนั่น ต้องหยุดนิ่งทีเดียว

พอหยุดถูกส่วนเข้าเท่านั้นแหละ ก็เกิดเป็นฌาน ขึ้นกลางดวงจิตที่หยุดนั่น กลางดวงธรรมที่ทำให้เป็น กายมนุษย์ กลางดวงจิตที่หยุดนั่น นิ่งหนักเข้า หนัก เข้า พอถูกส่วนเข้าก็เข้ากลางของหยุดนั่น เข้ากลางของหยุดพอถูกส่วนถึงขนาดถึงที่เข้า เป็นดวงผุดขึ้น มา เป็นดวงผุดขึ้น ผุดขึ้น กลางนั่นแหละ

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๗ เรื่อง สมาธิ

คน ป่ทบมภูหยุ ค๔๙๗

#### @ p

### ไปนิพพานไม่ถูก

หนทางมืองค์ ๘ ประการ\* ไปจากข้าศึกคือกิเลส ได้ ก็ต้องพูดถึงทางนี่ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นหนทาง ถ้าว่าไม่มีศีล สมาธิ ปัญญา ไม่มีทางไป ไปนิพพานไม่ถูก ถ้าจะไปนิพพานให้ถูก ต้องไป ทางศีล สมาธิ ปัญญา วิมุตติ วิมุตติญาณทัสสนะ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๘ เรื่อง โอวาทปาติโมกข์ ๔ มีนาคม ๒๔๙๗

\*มรรค มีองค์ ๘ ประการ ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมากิ



### ഭ്യ

### อธิศิล

ในศีลที่เห็นดวงใส ในกลางดวงธรรมที่ทำให้ เป็นกายมนุษย์ ใสบริสุทธิ์เท่าดวงจันทร์ดวงอาทิตย์นั่น อยู่ในกลางดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ ใสเท่า ฟองไข่แดงของไก่ ศีลดวงนั้นเขาเรียกว่า อธิศีล

อธิศึล แปลว่า ศึลยิ่ง ศีลที่ผู้ปฏิบัติและเห็น แล้ว ก็ใจของผู้ปฏิบัติก็หยุดนิ่งอยู่กลางดวงศีลนั่นบ้าง ไม่ล่อกแล่กเหลวไหล เหลวไหลเลอะเลือน ใจเป็น หนึ่งลงไปกลางดวงศีลนั่น นั้นเป็นอธิศีล แท้ๆ ศีล นั่นจะบริสุทธิ์ ก็เห็นว่าบริสุทธิ์ ศีลไม่บริสุทธิ์ ก็เห็น ว่าไม่บริสุทธิ์ จะสะอาดเพียงแค่ไหนก็เห็น ไม่สะอาด แค่ไหนก็เห็น ขุ่นมัวเศร้าหมองก็เห็นทั้งนั้น

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๑๙ เรื่อง ศีลทั้งสามประการ ๑๔ มีนาคม ๒๔๙๗

#### هره

### ใหญ่กว่าธรรมกายไม่มี

หมดทั้งสากลโลก หมดในธาตุในธรรม ที่จะ เป็นใหญ่กว่าธรรมกายนี้ไม่มี ให้แน่นอนเสียในใจ อย่างนี้ มั่นคงลงไปอย่างนั้น ไม่ง่อนแง่นไม่ คลอนแคลน จริงลงไปอย่างนั้น แล้วใจต้องนิ่งอยู่ ศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้เป็นธรรมกายทีเดียว

ค่ำมืดดึกดื่นเที่ยงคืนไม่ลุก ลืมตาก็แจ่มอยู่กับ ธรรมกายนั่น เมื่อนอนหลับเข้าก็แล้วไป เข้าที่ไป จนกระทั่งหลับอยู่กับธรรมกาย ตื่นขึ้นก็ติดอยู่กับ ดวงธรรมที่ทำให้เป็นธรรมกายนั้นแจ่มจ้าอยู่เสมอ นี่แหละเจอแล้วซึ่งพระตถาคตเจ้า

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๐ เรื่อง อริยธนคาถา ๑๙ มีนาคม ๒๔๙๗



### ಹಿಡ

## ไม่บริสุทธิ์ไม่ได้เป็นมนุษย์

ถ้าว่ามนุษย์ไม่ทำความบริสุทธิ์ กาย วาจา ใจ ให้ถ่องแท้แล้วละก็ ไม่ได้เป็นมนุษย์ กลับไปเป็น อสุรกาย เป็นสัตว์ดิรัจฉาน เป็นสัตว์นรกไป ธรรม นั้นก็เสียไป ดำขุ่นหมองเศร้ามัวไปหมด

แต่ว่าสัตว์นั้นไม่เห็น ถ้าเห็นแล้วไม่ไปนรก แน่นอน ไม่ไปละ กลับเป็นมนุษย์ทีเดียว นี่แหละได้ ดวงธรรมที่ทำให้เป็นมนุษย์แล้ว เห็นไหมล่ะ ด้วยวิธี บริสุทธิ์ กาย วาจา ใจ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๑ เรื่อง อุทานคาถา ๒๑ มีนาคม ๒๔๙๗



### od

### พญามาร

แสนโกฏิจักรวาล อนันตจักรวาล นิพพาน ถอดกายมีเท่าไรไม่มีใครรู้ ไม่รู้เรื่องทีเดียวในเรื่องนี้ ว่า พญามารเขาคอยบีบคั้นอยู่ ให้เกิด แก่ เจ็บ ตาย

ให้เกิดก็เกิดอย่างยับเยิน หน้าบิดหน้าเบี้ยว เดือดร้อนด้วยกันทั้งสองฝ่าย ไม่ตายคางก็เหลือง เทียว ไม่ตายก็เกือบตาย **นี่พญามารเขาทำ** 

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๒ เรื่อง ปัพพโตปมคาถา ๒๘ มีนาคม ๒๔๙๗



### 66

#### สวากขาตธรรม

ธรรมที่ทำให้เป็นกายเป็นลำดับไป จนกระทั่ง ถึงกายพระอรหัตนั่นแหละเป็นสวากขาตธรรมละ ธรรมที่พระตถาคตเจ้ากล่าวดีแล้ว กล่าวชอบแล้ว ถูกหลักถูกฐานทีเดียวไม่ใช่อื่นละ ไปตามร่องรอยนั้น

ถ้าว่าปฏิบัติตามแนวนั้น คนทั้งหลายเหล่านั้น ก็ย่อมถึงซึ่งฝั่ง ล่วงเสียซึ่งวัฏฏะเป็นที่ตั้งแห่งมัจจุ ยากที่บุคคลจะล่วงได้ ล่วงซึ่งวัฏฏะนั่นมันอะไรล่ะ กัมมวัฏฏ์ กิเลสวัฏฏ์ วิปากวัฏฏ์ ไม่ขัดข้องเรื่อยไป ล่วงเสียได้แล้ว ยากที่บุคคลจะล่วงได้ ไม่ใช่เป็นของ ง่าย แต่ว่าต้องปฏิบัติตามธรรม ที่พระตถาคตเจ้า กล่าวชอบแล้วจึงจะล่วงได้

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๓ เรื่อง ติลักขณาทิคาถา

🌉 พระมาคลเทพมนี (สด จนทสโร) 👊 🖳

### वि द

### โกยเอาซิ

เมื่อเราจะแสวงหาบุญกุศลในทางพุทธศาสนา จะบำเพ็ญในโลกกับเขา ถ้าไม่พบพุทธศาสนา ไม่พบ พระสงฆ์แล้ว เสียคราวเสียสมัยที่เกิดมาเป็นมนุษย์ ถ้าว่าพบพระพุทธศาสนา พบพระสงฆ์เข้าแล้ว บุญ ลาภอันล้ำเลิศ ไม่เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ทีเดียว

แล้วจะต้องทำอะไรถ้าพบหมู่พระสงฆ์เข้าแล้ว เราเป็นบุญลาภอย่างไรล่ะ ก็มาพบพระสงฆ์เข้าแล้วนี่ เป็นบุญลาภอย่างไรล่ะ พระสงฆ์เป็นเนื้อนาบุญนา ต้องการบุญเท่าไรก็โกยเอาซิ ตวงเอาซิตามความ ปรารถนา ปฏิบัติวัตรฐากเข้าซิ จะได้บุญยิ่งใหญ่ไพศาล

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๔ เรื่อง เกณิยานุโมทนาคาถา



#### ල කර

### สุราพาย่อยยับ

สุรามันเกิดขึ้นในประเทศใด ประเทศนั้นย่อยยับ หนา สุรามันไปติดอยู่กับคนใดละ คนนั้นก็ย่อยยับ หนา หญิงก็ดี ชายก็ดีติดสุรา ดื่มสุราละก็ย่อยยับ หนา เอาตัวรอดไม่ได้

เพราะเหตุไร เพราะสุราเมื่อดื่มเข้าไปแล้วน่ะ ทำคนดีๆ ให้เป็นคนเสีย ทำคนมีสติดีให้เป็นคนมี สติเสีย ทำคนที่มีอารมณ์ดีให้เป็นคนมีอารมณ์ฉุนเฉียว ให้อารมณ์ล่อกแล่กไปเสียแล้ว สติดีๆ ทำให้เผลอ ตัวไปเสียแล้ว ทำให้ไม่รู้ตัวเสียแล้ว ไม่รู้จักบิดามารดา ไม่รู้จักสมณพราหมณ์ ไม่รู้จักผู้หลักผู้ใหญ่ ผู้เฒ่าผู้แก่ ดื่มสุราเข้าไปแล้วเห็นช้างเท่าหมูทีเดียว นี่ร้ายนัก เขาเรียกว่า **ฆ่าตัวเองทั้งเป็น ทำลายตัวเองอย่างดื้อๆ** 

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๕ เรื่อง มงคลสูตร ๑๘ เมษายน ๒๔๙๗

0,10 0012 1277 2 20101

#### ಶಿಡ

### เงินไหลเข้า

ถ้าจิตหยุดเช่นนั้นเสียแล้วละก็ เงินน่ะไม่ต้องหา ยากหาลำบากแต่อย่างไรหรอก ถ้าจิตผ่องใสขนาด นั้นแล้ว ไม่ต้องทำงานอะไรมากมายไปหรอก มัน ไหลเข้ามาเองนะ เงินน่ะไม่เดือดร้อน มีแต่เงินเข้า เงินออกไม่มีนะ ออกก็เล็กๆ น้อยๆ เข้ามามาก ผ่องใส อย่างนั้นละก็ นั่นตัวนั้นเป็นตัวสำคัญทีเดียว

ถ้าว่าผู้ครองเรือนต้องการให้มั่งมีเงินทอง ข้าวของมาก อย่ากระทบกระเทือนใจกัน ทำใจให้ ใสอยู่ท่าเดียวแหละ ใจเป็นแดนเกษมอยู่เสมอไป

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๖ เรื่อง มงคลสูตร ๒๕ เมษายน ๒๔๙๗



### 500

### ต้องเข้าถึงธรรมกายให้ได้

มาพบพุทธศาสนาเช่นนี้ ต้องเข้าถึงธรรมกาย ให้ได้ ถ้าเข้าถึงธรรมกายไม่ได้ เราไม่เป็นลาภล้นพ้น ประมาณละ เข้าถึงธรรมกายได้ละก็ เป็นลาภล้นพ้น ประมาณที่เดียว มีบาลีเป็นหลักเป็นฐานชี้ชัดไว้ว่า ตถาคะโต โข วาเสฏฐา อะธิวะจะนัง ธัมมะกาโย อิติปี ดูกร วาเศฏฐโคตรทั้งหลาย คำว่าธรรมกาย ธรรมกายเป็นตถาคตโดยแท้

นั่นแน่ะ ธรรมกายน่ะ ประเสริฐเลิศกว่า สวิญญาณกรัตนะ อวิญญาณกรัตนะ ซึ่งมีในไตรภพ สู้ไม่ได้เป็นอันขาดทีเดียว เมื่อรู้จักเช่นนี้เราจะต้อง เข้าถึงธรรมกายให้ได้ เมื่อเข้าถึงธรรมกายได้ละก็ นั่นแหละได้รัตนะอันประเสริฐแล้ว เข้าถึงยอดรัตนะแล้ว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๗ เรื่อง รัตนสูตร

> > ุ ๒๖ เทมเกห ฅ๔๙๗

### द द

# นึกถึงดวงบุญ

ถ้าบุคคลทำบุญได้อย่างนี้แล้ว ให้เอาใจไปจรด อยู่ศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ สะดือ ทะลุหลัง ขวาทะลุซ้าย กลางกั๊กนั้น

ให้เอาใจจรดให้ถูกต้อง ตรงกลางดวงนั้น เมื่อ ต้องทุกข์ภัยอย่างหนึ่งอย่างใด ให้ระลึกนึกถึงดวง บุญที่ตนได้กระทำไว้ อย่าไประลึกนึกถึงสิ่งอื่น ทีไม่ใช่ดวงบุญของตน

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๘ เรื่อง ภัตตานุโมทนากถา ๙ พฤษภาคม ๒๔๙๗



### ให้บุญช่วย

**ถ้าไปค้าขายติดขัดขึ้น ก็ขอให้บุญช่วย** นึกถึง บุญตรงกลางดวงธรรมนั้น ถ้าว่ามีอุปสรรคเข้ามา แทรกแชงอย่างใดอย่างหนึ่ง มีผู้มารุกรานเบียดเบียน ประการใด ก็ขอให้บุญช่วย

ส**ิ่งอื่นช่วยไม่ได้** ไม่ต้องไปขอร้องให้ใครมาช่วย ให้เอาใจไปหยุดอยู่ศูนย์กลางตรงบุญนั่นแหละ หยุด นึ่งอยู่อย่างนั้น บุญเป็นช่วยได้แน่นอนโดยไม่ต้อง สงสัย

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๒๙ เรื่อง ภัตตานุโมทนากถา ๑๐ พฤษภาคม ๒๔๙๗



### ಶಿಡ

### เอาของจริงใส่ตัว

เมื่อมาประสบพบพุทธศาสนา พบของจริงละ เข้าถึงของจริงให้ได้ เอาของจริงใส่กับตัวไว้ให้ได้ ติดกับตัวไว้ให้ได้

อย่าดูถูกดูหมิ่นหนา ตั้งให้มั่นแท้แน่นอนในใจ ของตัวแล้วละก็ ไม่เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ พบพุทธ ศาสนา ทั้งภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๐ เรื่อง รัตนสูตร ๑๐ พฤษภาคม ๒๔๙๗



## ถูกทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์

นัตถิ สันติ ปะรัง สุขัง สุขอื่นนอกจากความ **หยุดความนิ่งไม่มี** หยุดตรงนั้นแหละเป็นสุขละ ถูกทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ทีเดียว

แล้วก็ถูกความสรรเสริญของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ทีเดียว นี่แหละถูกเป้าหมายใจดำของ พระพุทธศาสนาละ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๑ เรื่อง รัตนสูตร ๑๖ พยุภายท ฅ๔๙๗



#### **Mo**

### ผู้ว่าง่ายสอนง่าย

พระศาสดาทรงรับสั่งว่า สุวะโจ เป็นผู้ว่าง่าย สอนง่าย อยู่ในลักษณะ อยู่ในธรรมของพระวินัย เรื่องว่าง่ายสอนง่ายน่ะ หายากนัก ไม่ใช่เป็นของหาง่าย คนดี คนเป็นนักปราชญ์ คนเป็นบัณฑิต ภิกษุ ก็ดี สามเณรก็ดี อุบาสกก็ดี อุบาสิกาก็ดี ว่าง่ายสอน ง่าย อยู่กับใครเบาใจ ไม่หนักใจ อยู่กับพ่อแม่ก็ไม่ หนักใจ สบายอกสบายใจ เย็นอกเย็นใจ คนว่าง่าย สอนง่าย

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๒ เรื่อง กรณียเมตตสูตร ๒๕ พฤษภาคม ๒๔๙๗



### ୩୭

### พระอรหันต์แท้ๆ

มารดาบิดาเป็นบุรพาจารย์ของบุตร เพราะสอน บุตรและธิดามาก่อนใคร มารดาบิดาเป็นพระอรหันต์ ของบุตร

บุตรจะเพาะเลี้ยงมารดา บิดา ด้วยประการใด ก็ได้ชื่อว่าเลี้ยงพระอรหันต์แท้แท้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๓ เรื่อง กรณียเมตตสูตร ๑ มิถุนายน ๒๔๙๗



### ലില

### อ่อน-แข็ง

มนุษย์หญิงก็ดี ชายก็ดี คฤหัสถ์ บรรพชิต หญิง ชาย ไม่ว่า ถ้าอ่อนให้อ่อนละมุนละไมใช้ได้ ถ้าแข็งให้แข็งเป็นเหล็กดีใช้ได้ ใช้ในโลกได้อย่างดี แท้

ถ้าแข็ง แข็งอย่างเหล็ก ถ้าอ่อน อ่อนอย่างสำลื่ ใช้ได้ดีอย่างนี้ สำลีนะใช้ได้ดีนัก ทั้งสองอย่างนี้ดี ที่สุด อ่อน อ่อนอย่างสำลีดีที่สุด แข็ง แข็งอย่างเพชรดี ที่สุด เด็ดเดี่ยวทีเดียว สองอย่างนี้แหละ

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๔ เรื่อง ขันธปริต ๖ มิถุนายน ๒๔๙๗



#### വയ

### ชนะความชั่ว

ชนะที่สุดต้องชนะความชั่วทั้งหมด ความชั่ว ทั้งหมดมีมากน้อยเท่าใด มุ่งชนะทั้งหมด

จนกระทั่งดีที่สุดถึงพระอรหัต ตัดกิเลสเป็น สมุจเฉทปหาน มุ่งหลักฐานเช่นนั้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๕ เรื่อง ธชัคคสูตร ๑๐ ทู่บหาถห ๑๔๙๗



#### വര

### สติสัมโพชฌงค์

เราต้องเป็นคนไม่เผลอสติเลย เอาสตินิ่งอยู่
ศูนย์กลางดวงธรรม ที่ทำให้เป็นกายมนุษย์นั่น ตั้ง
สติตรงนั้นทำใจให้หยุด ไม่หยุดก็ไม่ยอม ทำให้หยุด
ไม่เผลอทีเดียว

ทำจนกระทั่งใจหยุดได้ นี่เป็นตัวสติสัมโพชฌงค์ แท้ๆ ไม่เผลอทีเดียว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๖ เรื่อง โพชฌงคปริต ๒๔ มิถุนายน ๒๔๙๗



### വര

### หยุด

พระองค์ทรงรับสั่งให้องคุลิมาล สมณะหยุด สมณะหยุด สมณะหยุด หมดรสหมดฤทธิ์เข้าแล้ว พระองค์ทรงเหลี่ยวพระพักตร์มาว่า สมณะหยุดแล้ว ท่านไม่หยุด

แน่ คำว่าหยุดอันนี้ตั้งแต่ต้นจนพระอรหัต ทีเดียว หยุดอันเดียวนี่ หยุดในหยุด หยุดในหยุดนะ หยุดกลางของหยุด หยุดกลางของหยุดอย่างนั้นแหละ นี่เป็นตัวจริงอย่างนี้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๗ เรื่อง ปกิณกะ ๑๘ กรกฎาคม ๒๔๙๗



### ധിച

### ต้องทำเอง

บุคคลอื่นทำบุคคลอื่นให้บริสุทธิ์ไม่ได้ ต้อง ตัวของตัวเองจึงได้ ตัวของตัวเองรักความบริสุทธิ์ ก็ทำความบริสุทธิ์ของตัวได้ ตัวเองรักความบริสุทธิ์ แต่ไม่ทำบริสุทธิ์ใส่ตัว ก็บริสุทธิ์ไม่ได้

ไม่ทำบริสุทธิ์ใส่ตัวก็ชื่อว่าไม่รักตัว ลงโทษตัว เองอย่างขนาดหนัก เมื่อทำความบริสุทธิ์ให้แก่ตัว แล้ว ช่วยตัวเองอย่างขนาดหนัก

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๘ เรื่อง สัจจกิริยคาถา ๒๓ กรกฎาคม ๒๔๙๗



#### മി

### ลูกศิษย์พญามาร

พวกที่ไม่สำรวม เห็นอารมณ์งาม ไม่รู้จัก ประมาณในการใช้สอย ไม่มีศรัทธา เป็นคน เกียจคร้าน พวกเหล่านี้เป็นลูกศิษย์ของพญามาร ทั้งนั้น

ไม่ใช่ลูกศิษย์ของพระ เป็นลูกศิษย์ของพญามาร มารลากจูงไปเสียตามปรารถนา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๓๙ เรื่อง สังวรคาถา mo บรบปิโปท ค<br/>
> ๔๙๗



#### ಉ ಡ

### สังขารเป็นทุกข์

สังขารที่เป็นไปในภพสาม กามภพ รูปภพ อรูปภพ หรือเป็นไปในวัฏฏะทั้งสาม กรรมวัฏ กิเลสวัฏ วิปากวัฏ **ทั้งหลายเหล่านี้เมื่อเป็นสังขารแล้ว** จะได้เป็นสุขเป็นอันไม่มี ย่อมเป็นทุกข์ทั้งสิ้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๐ เรื่อง ติลักขณาทิคาถา ๑ สิงหาคม ๒๔๙๗



### വെ

### อายตนนิพพานดึงดูด

ทำถูกส่วนเข้าก็ซีกขวาฝ่ายเดียว ขาวจนใส ขาวจนเกินขาว ขาวจนเกินส่วน ขาวจนได้ส่วนได้ที่ ทีเดียว ใสหนักเข้า หนักเข้า หนักเข้า ใสจนไม่ใส ต่อไป ใสเต็มส่วนขนาดนั้น

เมื่อใสเต็มส่วนขนาดนั้น ก็ไม่มีดำเข้าไปเจือปน เท่าปลายผมปลายขนเลย วัดเส้นผ่าศูนย์กลาง ๒๐ วา กลมรอบตัว ดวงใสอย่างนั้น ขาวอย่างนั้นอยู่ใน กลางกายของธรรมกาย พอแตกกายทำลายขันธ์จาก มนุษย์โลก โน่นอายตนนิพพานดึงดูด อายตนนิพพานดึงดูดทีเดียว อื่นดึงดูดไม่ได้ กำลังไม่พอ

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๑ เรื่อง ติลักขณาทิคาถา (ต่อ) ๗ สิงหาคม ๒๔๙๗

#### ಡಂ

## ทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์

ต้องทำใจให้หยุด เมื่อถึงเวลาให้ทาน เราก็ให้ ทานตามกาลสมัย ให้ศีลบริสุทธิ์ไว้ แล้วก็เจริญภาวนา เสมออย่าให้คลาดเคลื่อน

ทำใจให้หยุด เจริญภาวนาทำใจให้หยุด พอใจ หยุดเท่านั้น เข้าถึงทางไปของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ ใจหยุดนั่นแหละจะพบพระบรมศาสดา

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๒ เรื่อง สุขที่สัตว์ปรารถนาจะพึงได้ ๑๙ กันยายน ๒๔๙๗



#### ಡೂ

### มารร้าย

ความดีใจเสียใจ เป็นมารร้ายทีเดียว ถ้าว่า ใครให้เข้าไปอยู่ในใจบ่อยเข้า ก็หน้าดำคร่ำเครียด ร่างกายไม่สดชื่นละซิ เศร้าหมองไม่ผ่องใสหรอก

เพราะอะไร เพราะดีใจเสียใจมันบังคับ ทำให้ เดือดร้อน หน้าดำคร่ำเครียดทีเดียว บางคนไม่อ้วน ผอมเป็นเกลียวทีเดียว เพราะความดีใจเสียใจทั้งหมด อยู่ที่มัน ไม่ปล่อยมันไป

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๓ เรื่อง สติปัฏฐานสูตร ๑ ตุลาคม ๒๔๙๗



### ಡಡ

### จิตเป็นตัวสำคัญ

คำว่า จิต นะ เป็นของจำเป็นที่เราจะต้องแก้ไข มิฉะนั้นมันก็บังคับ เราใช้มันอยู่ทุกๆ วัน ถ้าเราใช้ มันไม่เป็น มันจะกลับมาข่มเหงเอาเราเข้า **จิตนั่นเป็น** ตัวสำคัญ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๔ เรื่อง มหาสติปัฏฐานสูตร ๑๐ ตุลาคม ๒๔๙๗



#### ಡ ៣

### ดำเนินตามพระพุทธเจ้า

เมื่อตั้งอยู่ในพรหมวิหารเช่นนี้แล้ว ได้ชื่อว่า ไม่มีอภิชฌา พยาบาท มิจฉาทิฏฐิเข้าแทรกแชง ได้ชื่อ ว่าดำเนินตามร่องรอยของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ แล้ว

แล้วที่ยังมือภิชฌา พยาบาท มิจฉาทิฏฐิอยู่ นั่นดำเนินตามร่องรอยพญามารแล้ว นี่ไม่ใช่ทางไป ของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์ นี่เป็นทางไปของมาร เสียแล้ว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๕ เรื่อง โอวาทปาฏิโมกข์ ๒๐ ตุลาคม ๒๔๙๗



#### ಡಡ

# เป็นทุกข์เนื่องนิตย์เพราะกาม

รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ห้านี้เป็นตัวพัสดุ กาม ความยินดีในรูป ในเสียง ในกลิ่น ในรส และ ในสัมผัสนั้น เป็นตัวกิเลสกาม

ถ้าก้าวไม่พ้น ติดอยู่ในตัวพัสดุกามเหล่านี้แล้ว ต้องเป็นทุกข์เนืองนิตย์อัตรา หัวเราะบ้าง ร้องไห้บ้าง ต่างๆ นานา ไม่เสื่อมสร่าง

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๖ เรื่อง พุทธโอวาท ๑๐ ตุลาคม ๒๔๙๗



#### ره

# ทางสู่มรรค ผล นิพพาน

ความหยุดความสงบ เป็นเบื้องต้นมรรค ผล นิพพานทีเดียว จะไปนิพพานได้ต้องไปทางนี้ มีทางเดียว ทางสงบอันเดียวกันนี้แหละ

ท่านจึงได้ยืนยันต่อไปว่า นัตถิ สันติ ปะรัง สุขัง สุขอื่นนอกจากหยุดจากนิ่งไม่มี หยุดนิ่งกันให้ หมดทั้งสากลโลก ไม่เอาธุระ นั่นเป็นทางบริสุทธิ์ นั่นเป็นทางไปสู่มรรค ผล นิพพานแท้ๆ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๗ เรื่อง ธรรมทั้งหลายเกิดแต่เหตุ ๓๑ ตุลาคม ๒๔๙๗



#### **は**り

## ทางเบื้องต้นมรรค ผล นิพพาน

เมื่อใจไปหยุดนิ่งอยู่ศูนย์กลางดวงธรรมที่ทำให้ เป็นกายมนุษย์นั้น ให้ถูกส่วนเข้า พอถูกส่วนเข้าเท่านั้น เห็นดวงใสเท่าดวงจันทร์ดวงอาทิตย์ผุดขึ้นมา ใจก็ ไปติดอยู่กลาง

ดวงธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ที่ดวงใสนั้น ดวงใสนั้นแหละ เรียกว่า เอกายนมรรค ก็เรียก เป็น หนทางไปชั้นเอก ไม่มีทางไปอื่นดีกว่านั้นอีกต่อไป เรียกว่า เอกายนมรรค อีกนัยหนึ่งท่านเรียกว่า ปฐมมรรค หนทางเบื้องต้นมรรค ผล นิพพาน

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๘ เรื่อง การแสดงศึล ๓ พฤศจิกายน ๒๔๙๗



#### ಡಉ

#### ทานบารมี

ที่เรียกว่าทานบารมี ไม่ใช่เป็นของให้ง่ายนะ คนเป็นพาล คนมีกิเลสหนาลามก ปัญญาหยาบ ลองหยิบขึ้นแล้วตัวสั่นเชียวหนา

ทานที่มือถือไว้น่ะ เหงื่อแตก เหงื่อแตกเชียว มือเป็นเหงื่อเชียว ที่จะให้ได้แต่ละครั้งละคราน่ะ ต้องหัดจนกระทั่งชำนาญทีเดียว ให้เสียคล่องแคล่ว ให้เสียชำนาญในชาตินั้นแหละ จึงจะให้ได้ง่าย

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๔๙ เรื่อง ปกิณกะ ๓ พฤศจิกายน ๒๔๙๗



#### るる

# ต้องนุ่มนวล

เวลาจะให้ทาน ต้องใช้มรรยาทที่นุ่มนวล เป็น ที่น่าดูน่าชม ใครเห็นก็นิยม เมื่อเราอยากจะทำเช่น นั้นบ้าง เมื่อมีมรรยาทเช่นนั้นแล้ว ก็จะเป็นเหตุให้ เกิดสกุลสูง มันจะให้เป็นมนุษย์ที่มีมรรยาทดี ต้อง แก้ไขตัวของตัว เช่นนี้

ส่วนวาจาเล่า จะพูดจาปราศรัยกับบุคคลผู้หนึ่ง ผู้ใด ผู้เฒ่าผู้แก่ สมณพราหมณาจารย์ ก็พูดแต่ถ้อยคำ ที่นุ่มนวลชวนสดับ ถ้อยคำที่กักขฬะชั่วช้าหยาบคาย อย่าเอาไปใช้ ถ้าใช้เข้าแล้วมันเป็นนิสัยติดไป จะไป เป็นคนป่าเถื่อนเช่นนั้นบ้าง ให้ใช้วาจาที่นุ่มนวลชวน สดับทีเดียว

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๐ เรื่อง ของที่ได้โดยยาก ๗ พฤศจิกายน ๒๔๙๗



#### ಡಳ

### ศีลสร้างทรัพย์

เสียทรัพย์เสียไป ศีลอย่าให้เสีย ต้องรักษาไว้
ศีลเป็นสิ่งสร้างทรัพย์ เจ้าทรัพย์เสียถ้าว่ามีศีลละก็
ได้ชื่อว่าเป็นคนดี คนบริสุทธิ์
แล้วเป็นเจ้าทรัพย์ ทรัพย์ดึงดูดในโลกให้มาหา

แลวเป็นเจ้าทรัพย์ ทรัพย์ดังดูด ในโลก ให้มาหา ไม่ต้องเดือดร้อนอะไร ให้บริสุทธิ์จริงๆ นะ

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๑ เรื่อง ภัตตานุโมทนากถา ๑๘ พฤศจิกายน ๒๔๙๗



#### ac

# ยอดของพระไตรปิฎก

วินัยปิฎก สุตตันตปิฎก ปรมัตถปิฎก มีความ ไม่ประมาทนี้แหละ เป็นยอดของพระไตรปิฎกเหล่านั้น ความไม่ประมาทนี้เป็นที่ร่วมลงของความดีทั้งหลาย

ความประมาทเล่า เป็นที่รวบรวมลงของความ ไม่ดีทั้งนั้น ความประมาทเป็นที่รวมลงของความชั่ว มีมากน้อยเท่าใดรวมลงในความประมาททั้งสิ้น ความดี มากเท่าใดรวมลงในความไม่ประมาททั้งสิ้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๒ เรื่อง ความไม่ประมาท ๒๑ พฤศจิกายน ๒๔๙๗



#### ർ

### ลักไม่ได้ ปล้นไม่ได้

จะมีทรัพย์สักเท่าหนึ่งเท่าใด ก็สะดุ้งหวาดเสียว ยิ่งมีเพชรราคาแสนไว้กับตัว ก็สะดุ้งหวาดเสียว เห็น คนแปลกหน้ามา พาสะดุ้งหวาดเสียว กลัวจะมาหยิบ เอาเพชรนั่นไปเสีย

ถ้าว่าความเชื่อในพระตถาคตเจ้า มีศีลอันงาม เลื่อมใสในพระสงฆ์ เห็นตรง อย่างนี้ มีในสันดาน ของบุคคลใดแล้ว จะมาสักเท่าหนึ่งเท่าใดก็ไม่กลัว ไม่หวาดเสียว ไม่สะดุ้งเลย เพราะเหตุไร เพราะเหตุ ว่าของเหล่านี้อยู่กับใจ ธัมโม นี้ ลักไม่ได้ ปล้นไม่ได้ แย่งชิงไม่ได้ เอาไปไม่ได้

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๓ เรื่อง อริยทรัพย์ ๒๕ พฤศจิกายน ๒๔๙๗

#### ക്യ

## เกิดจากเหตุดี

การที่เราให้ทานนี้เกิดแต่เหตุคือความไม่โลภ การที่มารักษาศีลได้นี้ เกิดจากเหตุคือความไม่โกรธ การที่เรามาเจริญภาวนาได้นี้ เกิดจากเหตุคือความ ไม่หลง ความไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง เป็นเหตุให้ รักษาศีล ให้เจริญภาวนา

ที่เราจะให้ทานขึ้นได้นี้ เรียกว่า อโลภะเหตุ เรา จะบริจาคทานนี้ก็เป็นธรรมอันหนึ่ง เรามารักษาศีลก็ เป็นธรรมอันหนึ่ง มาเจริญภาวนาก็เป็นธรรมอันหนึ่ง เพราะมาแต่ความไม่โลภ มาจากความไม่โกรธ มา จากความไม่หลง

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๔ เรื่อง พุทธอุทานคาถา ๑๐ ธันวาคม ๒๔๙๗



#### പ്പ

# อุบาทว์เกิดขึ้นแล้ว

หมู่ไหนบ้านไหนไม่ลงรอยกันอยู่ พ่อแม่ไม่ลง รอยกับลูก ลูกไม่ลงรอยกับพ่อแม่ ข้าทาสบริษัทบริวาร ไม่ลงรอยกันแล้วละก็ ไม่ซ้าละบ้านนั้นต้องร้าง ไม่ร้างก็ต้องแตกสลาย ต้องฉิบหาย ต้องป่นปี้ เพราะมันแตกสามัคคีกันเสียแล้ว ไม่เป็นสามัคคีกัน ข้อนี้เป็นสำคัญนะ

ไปดูก็ได้ ถ้าบ้านไหนทะเลาะกัน ระหองระแหง กันอยู่แล้วละก็ อ้ายบ้านนี้ต้องทะลาย อุบาทว์เกิด ขึ้นแล้ว **อ้ายความไม่รวมสามัคคี ไม่ลงรอยกัน** นั่นแหละ อุบาทว์เกิดขึ้นแล้ว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๕ เรื่อง การย่อย่นสกลพุทธศาสนาฯ ๑๐ ธันวาคม ๒๔๙๗

#### लद

# ต้องให้ทาน

ทานการให้ นี่เป็นนโยบายของบัณฑิตทั้งหลาย แต่ไหนแต่ไรมา คนมีปัญญาแล้วก็ต้องให้ทาน ถ้าคนโง่แล้วเห็นว่าสิ้นไปหมดไป ถ้าว่าคนมีปัญญาแล้วเห็นว่ายิ่งให้ยิ่งมียกใหญ่

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๖ เรื่อง สังคหะวัตถุ ๒๔ ธันวาคม ๒๔๙๗



#### लद

# เหตุให้เกิดบัณฑิต

ซีกทางโลกเป็นซีกของ โลภ โกรธ หลง นั่น เป็นเหตุของคนพาล เป็นเหตุให้เกิดพาล

ชีกของไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง เป็นชีกของ บัณฑิต เป็นเหตุให้เกิดบัณฑิต

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๗ เรื่อง ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ๑ มกราคม ๒๔๙๘



#### ര്

# ต้องเคารพในหน้าที่

เมื่อเป็นอุบาสกก็ต้องเคารพในหน้าที่อุบาสก ต้องมั่นอยู่ในไตรสรณาคมน์ ศีล ๕ ศีล ๘ ตามหน้าที่ ตามปกติ ก็ศีล ๕ ปัญจศีลมีองค์ ๕ ประการ ปาณา อทินนา กาเม มุสา สุรา

ถ้าวัน ๘ ค่ำ ๑๕ ค่ำ วันธรรมสวนะ ก็มีศีล ๘ ประจำตัวอยู่ไม่ขาดสาย นี่เคารพในหน้าที่อุบาสก อุบาสิกา หน้าที่บริจาคทาน รักษาศีล เจริญภาวนา

ถึงเวลาให้ทาน ก็ให้ทานตามกำลังของตน ไม่เดือดร้อน ถึงเวลารักษาศีล ก็รักษาศีลตามกำลัง ของตน ซื่อตรงต่อศีลจริงๆ ไม่คดโกงต่อศีล ไม่ อวดดีต่อศีล เคารพในศีลอย่างมั่นคงทีเดียว เมื่อ เจริญภาวนา ก็เคารพในภาวนาอย่างมั่นคงทีเดียว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๘ เรื่อง อนุโมทนาคาถา



#### പ്

### ทานส่งผลให้

เมื่อเจ้าของทาน ให้ภิกษุ สามเณรได้อายุ วรรณะ สุขะ พละ ปฏิภาณ เมื่อภิกษุ สามเณรได้ เช่นนี้ ฝ่ายเจ้าของทานมีสุขตอบ ก็ได้อายุ วรรณะ สุขะ พละ ปฏิภาณ นั้น

ในชาตินี้เป็นเหตุให้อายุยืน ให้มีผิวพรรณ ผุดผ่อง ให้มีความสุข ให้มีกำลัง ให้มีความ เฉลียวฉลาด เพราะการให้นั้นส่งผลให้

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๕๙ เรื่อง ภัตตานุโมทนาคาถา ๑๖ มกราคม ๒๔๙๘



#### ಇಡ

#### ฝืล

#### ศีลเขาแปลว่าปกติ ปกติกาย ปกติวาจา ปกติใจ

ใจเป็นอัพโพหาริกศีล ด้วยปกติกาย ปกติวาจา ปกติใจ ปกติน่ะเป็นอย่างไร ใจหยุดอยู่ศูนย์กลางดวงธรรม ที่ทำให้เป็นกายมนุษย์ ถูกเป้าหมายใจดำร่องรอย ของพระพุทธเจ้า พระอรหันต์

เมื่อใจหยุดแล้ว วาจาก็อยู่ในกรอบของศีล กายก็ อยู่ในกรอบของศีล ใจก็อยู่ในกรอบของศีล ไม่ละเมิด ศีลไปได้ เพราะใจหยุดเสียแล้ว

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖๐ เรื่อง อริยธนคาถา ๒๓ มกราคม ๒๔๙๘



#### लल

## ให้วางเสีย

เมื่อรู้จักขันธ์ ๔ เป็นภาระหนัก ให้อุตส่าห์ วางเสีย แม้ถึงจะยึดก็แต่ทำเนา เป็นของอาศัย ชั่วคราว เป็นของมีโทษ

ดังภาชนะขอยืมกันใช้ชั่วคราว ของสำหรับอยู่ อาศัยชั่วครั้งชั่วคราว ร่างกายก็อาศัยชั่วคราวหนึ่ง อย่าถือสาเป็นจริงๆ ถือเป็นของอาศัยชั่วครั้งชั่วคราว เท่านั้น

> จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖๑ เรื่อง ภารสุตฺตกถา



#### 900

# เข้ากลางถูกก็เป็นลูกพระตถาคต

พวกนักปฏิบัติเข้ากลางไม่ถูก เป็นลูกพระตถาคต ไม่ได้ ถ้าเข้ากลางถูกจึงเป็นลูกพระตถาคตได้ เหตุฉะนั้นวิธีเข้ากลางจึงสำคัญนัก เมื่อเข้ากลาง ถูกก็เป็นลูกพระตถาคตทีเดียว

จาก พระธรรมเทศนากัณฑ์ที่ ๖๒ เรื่อง โพธิปักขิยธรรมกถา



#### สัพพะทานัง ธัมมะทานัง ชินาติ การให้ธรรมะ ชนะการให้ทั้งปวง

**→ >3+** ×+6×

#### รายนามเจ้าภาพพิมพ์หนังสือ ทางบริสุทธิ์

| หลวงพ่อพระราชพรหมเถร (วีระ คณุตฺตโม)          | ๒,०००   | บาท |
|-----------------------------------------------|---------|-----|
| พระมหาอธิโชค สุโชโต                           | ๑,೦೦೦   | บาท |
| ครอบครัวปิวาวัฒนพานิช                         | 900,000 | บาท |
| คุณอ้อยทิพย์-คุณกิตติพงษ์ วิมลโนช             | ഩ൦,൦൦൦  | บาท |
| คุณบุญชู-คุณขจร บริรักษ์พาณิชย์               | ഇഠ,०००  | บาท |
| ศ.ไพจิตร-คุณวีรวรรณ โรจนวานิช และครอบครัว     | 90,000  | บาท |
| คุณส่วน-คุณสมศรี-คุณสุภาค-คุณจิราพร           |         |     |
| คุณอภิสิทธิ์์ พนมวัฒนากุล                     | 90,000  | บาท |
| คุณเยาวณี-คุณวรพจน์-คุณวิชุดา-ด.ญ.อภิญญา      |         |     |
| ด.ช.พันธวิช สถิตสุขสมบูรณ์                    | ٥٥,٥٥٥  | บาท |
| คุณจุมพล-คุณสุดใจ แสงประชาธนารักษ์ และบุตร    | 90,000  | บาท |
| คุณภาณิชดา มหาพัฒนากุล และญาติมิตร            | 90,000  | บาท |
| คุณสูนฮั้ว แซ่ตั้ง-คุณนิ แซ่เอี้ยะ-คุณธนภร    |         |     |
| คุณภาวิดา-คุณพงษ์ศักด์ ตรีนุชจรัสกุล          | ٥٥,٥٥٥  | บาท |
| ภาสกร ฌาณทองพรรณ                              | ຓ,໐໐໐   | บาท |
| คุณแม่ชีนงลักษณ์-คุณแม่ชีนวลอนงค์ คุ้มวิริยะ  | ๒,०००   | บาท |
| คุณอาจารย์อุดม-ผ.ศ.สุดา ตรีชั้น               | ๒,०००   | บาท |
| คุณสุทัศน์-คุณสุนีรัตน์-คุณสุชญา นิ่มกุลรัตน์ | ๒,०००   | บาท |
| ผศ.ดร.สถาพร นิมกุลรัตน์                       | ๒,०००   | บาท |
| คุณสุภาค พนมวัฒนากุล                          | ๒,०००   | บาท |
|                                               |         |     |

| ๒,०००       | บาท                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ๑,೦೦೦       | บาท                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>೬</b> ೦೦ | บาท                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 9,000 |



# "หยุดนั่นแหละเป็นตัวสำเร็จ"

พระมงคลเทพมุนี (สด จนุทสโร) หลวงพ่อวัดปากน้ำ



